
Deutsch- 
Essay 2025
2 1 .  L ANDESWE I T ER  WETTBEWERB 
FÜR  S CHÜLER INNEN  UND  SCHÜLER

„In der Natur gibt es weder Belohn-

ungen noch Strafen. Es gibt Folgen.“ 

robert g. ingersoll

„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken 

an sich ist gefährlich.“ hannah arendt

SE LBSTOPT IM I E RUNG

Bezirksregierung Münster
Domplatz 1-3
48143 Münster

poststelle@brms.nrw.de
www.brms.nrw.de



3Seiten /2

Texte der Preisträgerinnen 
und Preisträger des  
21. Essay-Wettbewerbs 2025

Berkenkamp-Stiftung Essen in Zusammenarbeit mit 
dem Ministerium für Schule und Bildung des  
Landes Nordrhein-Westfalen vertreten durch  
die Bezirksregierung Münster



5Seiten /Inhalt/Geleitwort 4

Geleitwort

Frau Renate Bruch-Berkenkamp, die Gründerin der Berkenkamp-Stiftung, 
wurde am 25. Februar 1926 in Bochum geboren. Sie verstarb im Alter von 87 
Jahren am 19. Juli 2013 in Essen. 

Über viele Jahre war es das besondere Anliegen von Frau Bruch-Berken-
kamp, junge Menschen mit der deutschen Sprache und Literatur vertraut zu 
machen. Ihre 1997 errichtete Stiftung hat kulturelle Projekte und Program-
me ermöglicht, die beispielhaft die begrenzten öffentlichen Mittel durch die 
Großzügigkeit privaten Engagements erweiterten. Vor allem der von ihr ins 
Leben gerufene Essay-Wettbewerb an nordrhein-westfälischen Gymnasien 
gab zahlreichen Schülerinnen und Schülern Gelegenheit, ihr schriftstelleri-
sches Können zu beweisen. 

Mit besonderer Begeisterung besuchte Frau Bruch-Berkenkamp jährlich das Preisträgerseminar in Mar-
bach und begrüßte dort die Teilnehmerinnen und Teilnehmer persönlich. Die Arbeit der Stiftung begleitete 
Frau Bruch-Berkenkamp mit großer Freude und Menschenzugewandtheit. 

Wir bedanken uns bei allen Schülerinnen und Schülern, den sie betreuenden Lehrerinnen und Lehrern, 
den Jurymitgliedern und bei Herrn Gels, dem Landesbeauftragten des Wettbewerbs bei der Bezirksregie-
rung Münster. 

Im Andenken an Frau Bruch-Berkenkamp wünschen wir dem Essay-Wettbewerb eine weiterhin erfolgreiche 
Entwicklung. 

Berkenkamp-Stiftung Essen
Harm Hendrik Esser, Münster
Dr. Manfred Derpmann, Münster
Rudi Kienzle, Marbach
Dr. Bernhard Fischer, Weimar
– Vorstand und Kuratorium – 

Inhalt 

Geleitwort	 5

Grußwort	 6

Vorwort	 7

Die Essaythemen 2025	 8

Statistische Angaben zum Wettbewerb	 8

Die Preisträgerinnen und Preisträger 2025	 9

Bisherige Themen des Wettbewerbs	 10

Essays zum Thema  
„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)	 14
–	 Khaoula El Mourabit (Gertrud-Bäumer-Berufskolleg Lüdenscheid)
–	 Esri Gnanaranjan (Robert-Schuman-Europaschule Willich)
–	 Maxim Hunger (Heinrich-Böll-Gymnasium Troisdorf)
–	 Svenja Puneßen (Robert-Schuman-Europaschule Willich)

Essays zum Thema  
Selbstoptimierung	 27
–	 Luca Ehrchen (Collegium Josephinum Bonn)
–	 Anna Laufer (Maria-Sibylla-Merian-Gymnasium Telgte)
–	 Philipp Metzler (Heinrich-Heine-Gymnasium Köln)
–	 Julius Quadt (Joseph-König-Gymnasium Haltern am See)
–	 Clara Sophia Schostok (Annette-von-Droste-Hülshoff-Gymnasium Düsseldorf)

Essays zum Thema  
„In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen. Es gibt Folgen.“ (Robert G. Ingersoll)	 41
–	 Tobias Klein (Konrad-Heresbach-Gymnasium Mettmann)
	
Zitate aus den Essays 2025 zum Thema „Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken  
an sich ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)	 44

Zitate aus den Essays 2025 zum Thema Selbstoptimierung	 45

Zitate aus den Essays 2025 zum Thema „In der Natur gibt es weder Belohnungen noch  
Strafen. Es gibt Folgen.“ (Robert G. Ingersoll)	 46

Vorausschau auf das Programm der Fahrt nach Frankfurt am Main 2025	 47

Zwei Rückblicke auf die Fahrt nach Marbach am Neckar 2024	 48

Autorinnen und Autoren der Schreibseminare	 52

Ausschreibungstext zum Essay-Wettbewerb 2025	 54



76Seiten /Grußwort/Vorwort

Grußwort

Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich ist gefährlich.“ 

(Hannah Arendt)

Dass das Denken per se eine gefährliche Unternehmung sei – auf diese In-
terviewäußerung Hannah Arendts persönlich zu antworten, sie gedanklich 
zu fassen, ihr zustimmend oder ablehnend zu begegnen – das hat sehr viele 
Essayschreiberinnen und Essayschreiber in diesem Jahr gereizt. Einige Bei-
träge gehen dabei der These auf den Grund, dass das Denken wie eine Waffe 
genutzt werden könne. Zugleich betonen viele Schreibende die rettende Kraft 
von Gedanken, die auf die Gestaltung einer lebenswerteren, besseren Zukunft 
weisen können. Immer wieder wird in den – zum Teil sehr politischen – Re-
flexionen auf die Verantwortung verwiesen, die dem selbstständigen Denken 

zukomme. Gedanklich also ist vieles möglich. Das zeigen auch die vier ganz unterschiedlichen Versuche, die in 
dieser Publikation abgedruckt sind und damit beispielhaft Hannah Arendts Überlegung in die Essaytradition 
Michel de Montaignes stellen, der das Denken als „kühnes, riskantes Spiel“ begreift.

Die so beschriebene Herausforderung, die mit neuen, originellen Gedanken verbunden ist, steht auch sinnbild-
lich für den Landeswettbewerb „Deutsch: Essay“ insgesamt: zum nunmehr 21. Mal haben sich viele Schülerin-
nen und Schüler nachdenkend, selber denkend, in ihren Beiträgen den unterschiedlichen Impulsen genähert 
und kreativ auf diese reagiert. Dabei ist nicht nur das Risiko eigener Gedanken deutlich geworden, sondern 
auch die Schönheit und Eleganz geglückter Reflexionen.  

Nach 138 Versuchen aus dem Vorjahr haben sich in diesem Jahr 130 junge Denkerinnen und Denker aus ganz 
Nordrhein-Westfalen an die drei Essaythemen gewagt. Dank für diese gleichbleibend hohe Beteiligung an dem 
Wettbewerb gebührt abermals den betreuenden Kolleginnen und Kollegen, die die Schüle-rinnen und Schüler 
bei ihren gedanklichen Abenteuern begleitet und unterstützt haben. Auch in diesem Jahr hat die Jury aus den 
zahlreichen Einsendungen zehn Beiträge ausgewählt, die sich durch besondere Gedankenschärfe und Origi-
nalität auszeichnen. In dieser Publikation werden sie für alle interessierten Leserinnen und Leser zugänglich 
gemacht. Die vielfältigen Gedanken der Schreibenden nachzuvollziehen und die Gewinnerinnen und Gewinner 
zu bestimmen war dabei erneut mit gründlicher Lektüre verbunden. Daher möchte ich mich bei den Jurorin-
nen und Juroren für ihren Einsatz sehr herzlich bedanken. Meinem Mitarbeiter Herrn Gels danke ich für die mit 
dem Ablauf des Landeswettbewerbs verbundene Organisation und die Erstellung des Essay-Bandes.

Besonders möchte ich auch der Berkenkamp Stiftung Essen meinen Dank für die enge und engagierte Ko-
operation aussprechen. Wegen ihrer großzügigen finanziellen Unterstützung haben die Gewinnerinnen und 
Gewinner des Landeswettbewerbs die Chance, über ihre preisgekrönten Gedanken miteinander ins Gespräch 
zu kommen und diese auf einer gemeinsamen viertägigen Exkursion mit Schreibseminar zu vertiefen - in die-
sem Jahr erstmalig in Frankfurt am Main.  

Zum Schluss bleibt mir nur, Sie, liebe Leserinnen und Leser, aufzufordern, sich auf die Gedanken der jungen 
Essayistinnen und Essayisten einzulassen. Ich hoffe, dass die Lektüre der Beiträge für Sie ebenso anregend ist. 
Seien Sie neugierig auf diesen Jahrgang – es lohnt sich!

LRSD Dietmar Schade
Fachdezernent Deutsch
Bezirksregierung Münster

Vorwort

„Der Mensch ist kein fertiges Produkt, sondern ein lebendiger Entwurf.“

Dieser Gedanke des Schülers Luca Ehrchen hört sich zunächst ausgespro-
chen vielversprechend an: Wir alle sind veränderbar, können uns selbst ge-
stalten, sind eben nicht fertig – sondern stets im Werden begriffen. Doch 
dieses Potential birgt seine Tücken: Auch dafür steht der Begriff „Selbstop-
timierung“, an dem sich viele Teilnehmerinnen und Teilnehmer des diesjäh-
rigen Essaywettbewerbs abgearbeitet haben. Einerseits sehen sie die Mög-
lichkeiten, andererseits fallen die Gefahren dieses gesellschaftlichen Trends 
ins Auge. Hinter der Selbstoptimierung kann auch der übersteigerte Drang 
nach Perfektion aufscheinen, auf dessen zerstörerische Wirkung die Schrei-
benden mehrfach eingehen. Wenn das unerreichbare Ideal zum Vorbild 

wird, dann droht die Gefahr eines entfremdeten Lebens. Angesichts der vielfältigen medialen und digitalen  
Selbstoptimierungs-Angebote und der damit verbundenen komplexen Gegenwart geben auch die fünf  
Essays, die in dieser Publikation abgedruckt sind, keine einfachen Antworten. Formuliert wird – zum Beispiel 
bei Anna Laufer - eher eine Sehnsucht, „einfach zu sein. Unperfekt. Lebendig. Echt.“ 

Die große Vielfalt an lebendigen und im besten Sinne „echten“ Texten zeigt sich auch bei den beiden weite-
ren Themenvorschlägen „Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich ist gefährlich.“ (Hannah 
Arendt) sowie „In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen. Es gibt Folgen.“ (Robert G. Ingersoll). 
So betont die Schülerin Esri Gnanaranjan Arendts Einlassung als gesellschaftliche Chance gegen totalitäre 
Versuchungen. Das Denken als subversive Kraft: „Es fragt nach, zweifelt, widerspricht – und wird damit zum 
Störfaktor für Systeme, die auf Gehorsam setzen.“

Vor dem Hintergrund vielfältiger Herausforderungen tritt die eigene Verantwortung, sinnvoll und mensch-
lich zu handeln, in vielen der Texte zu allen drei Themen in den Vordergrund. Der Appell, sich einzubringen, 
die gedanklichen Werkzeuge zu schärfen, die eigene Persönlichkeit vor den Übergriffen der Selbstoptimie-
rungs-Industrie zu schützen, ist bei vielen Überlegungen leitend. So betont auch Tobias Klein in seinem 
Text zu „In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen. Es gibt Folgen.“: „[D]arin liegt die Kraft der 
menschlichen Moral: Sie macht uns nicht zu bloßen Produkten der Natur, sondern zu ihren Mitgestaltern.“
Die in diesem Band zusammengestellten Beiträge zeigen vor allem eines: Viele Entwicklungen der Gegen-
wart werden als große Herausforderungen begriffen. Die Schreiberinnen und Schreiber machen in ihren 
Essays aber deutlich: Wir alle können diese Gegenwart auf eine positive Weise gestalten, auf der Grundlage 
eines differenzierten Nachdenkens über die großen Fragen, die mit eben diesen Herausforderungen verbun-
den sind. Beim Lesen werden Sie feststellen, dass die zehn Beiträge auch eine Grundlage sein können, von 
der aus jede und jeder von uns weiterdenken kann.

Wie in den Vorjahren möchte ich besonders den Jurorinnen und Juroren für den konstruktiven und anre-
genden Austausch bei der Lektüre des Essays danken – und der Berkenkamp-Stiftung Essen für die groß-
zügige Unterstützung des Landeswettbewerbs auch in diesem Jahr.

David Gels
Landesbeauftragter des Wettbewerbs
Bezirksregierung Münster



98Seiten /Thema/Statistik/Preisträgerinnen und Preisträger

Die Essaythemen 2025

1.	 „Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)
2.	 Selbstoptimierung
3.	 „In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen. Es gibt Folgen.“ (Robert G. Ingersoll)

Statistische Angaben zum Wettbewerb

Am 21. landesweiten Wettbewerb „Deutsch: Essay“ im Jahr 2025 haben sich 130 Schülerinnen und Schüler 
beteiligt. In den letzten zwei Jahren lag die Anzahl der eingereichten Essays bei 138 (2023) bzw. 138 (2024) 
Arbeiten. Diese Zahlen zeigen, dass sich die Anzahl der eingereichten Essays insgesamt auf einem hohen 
Niveau eingependelt hat und das Interesse der Schülerinnen und Schüler groß ist, sich auf kreative Weise 
mit den unterschiedlichen Themenstellungen zu befassen. 

Die Jury des Wettbewerbs besteht aus fünf erfahrenen Deutschlehrerinnen und Deutschlehrern und Herrn 
Gels, dem Landesbeauftragten für den Wettbewerb „Deutsch: Essay“. Die Berkenkamp-Stiftung lädt jähr-
lich zehn Preisträgerinnen und Preisträger zu einem viertägigen Schreibseminar ein, in diesem Jahr erstma-
lig nach Frankfurt am Main. Die zehn 2025 von der Jury prämierten Essays wurden von fünf Schülerinnen 
und fünf Schülern verfasst. 

I. Wahl der Themen

Thema I Thema II Thema III

50 67 13

II. Teilnehmerinnen und Teilnehmer nach Regierungsbezirken

Arnsberg Detmold Düsseldorf Köln Münster

27 21 23 25 34

III. Teilnehmerinnen und Teilnehmer nach Geschlecht

weiblich männlich

110 20

IV. Teilnehmerinnen und Teilnehmer nach Schulformen

Berufskolleg Gesamtschule Gymnasium

12 25 93

Die Preisträgerinnen und Preisträger 2025

Thema I: „Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich ist  

gefährlich.“ (Hannah Arendt)

Khaoula El Mourabit
Gertrud-Bäumer-Berufskolleg Lüdenscheid

Esri Gnanaranjan
Robert-Schuman-Europaschule Willich

Maxim Hunger
Heinrich-Böll-Gymnasium Troisdorf

Svenja Puneßen
Robert-Schuman-Europaschule Willich

Thema II: Selbstoptimierung

Luca Ehrchen
Collegium Josephinum Bonn

Anna Laufer
Maria-Sibylla-Merian-Gymnasium Telgte

Philipp Metzler
Heinrich-Heine-Gymnasium Köln

Julius Quadt
Joseph-König-Gymnasium Haltern am See

Clara Sophia Schostok
Annette-von-Droste-Hülshoff-Gymnasium Düsseldorf

Thema III: „In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen. Es gibt 

Folgen.“ (Robert G. Ingersoll)

Tobias Klein
Konrad-Heresbach-Gymnasium Mettmann



11Seiten /Bisherige Themen 10

Bisherige Themen des Wettbewerbs

Pilotprojekt 2004
(nur im Regierungsbezirk Münster)
1.	 Braucht die Jugend eine eigene Sprache?
2.	 Verdrängt die visuelle Präsentation das Nachdenken (Powerpoint, Folien, Videos usw.)?

Ab 2005 landesweit
1.	 Brauchen wir ein kulturelles Gedächtnis?
2.	 Brauchen wir für die Gestaltung der Welt Phantasie?
3.	 Geht Sprache über ihre Leistung als Kommunikationsmittel hinaus?
3.	 Ist „coolness“ ein Markenzeichen der jungen Generation?

2006
1.	 Wie wichtig ist mir meine Muttersprache?
2.	 Gibt es ein jugendliches Spießertum?
3.	 Brauchen wir eine Nationalhymne?

2007
1.	 Welchen Wert und welchen Nutzen hat das Erlernen der deutschen Sprache für die Integration auslän-

discher Mitbürgerinnen und Mitbürger?
2.	 Umgangsformen: Wollen wir sie, brauchen wir sie?
3.	 Lesen – bereichert es mich?

2008
1.	 Leseleid – Lesefreuden
2.	 Brauchen wir für unsere Lebensgestaltung Visionen?
3.	 Wodurch wird Sprache schön?

2009
1.	 Spielt in der globalen Welt der Begriff „Heimat“ noch eine Rolle?
2.	 „Von allen Welten, die der Mensch geschaffen hat, ist die der Bücher die gewaltigste.“ (Heine)
3.	 Erfahren wir noch die Bildhaftigkeit der Sprache?

2010
1.	 Welt – Heimat – Zuhause: Wo finde ich mich? 
2.	 Was unterscheidet Literatur vom wirklichen Leben?
3.	 Theater machen - ins Theater gehen: Was bedeutet das für mich?

2011
1.	 Verändert das Lesen die Sicht auf die Welt?
2.	 Verändern moderne Kommunikationsmittel die Sprache?
3.	 Was bedeutet mir Familie?

2012
1.	 Was möchte ich aus meiner Kindheit retten?
2.	 „Phantasie ist wichtiger als Wissen, denn Wissen ist begrenzt.“ (Albert Einstein)
3.	 Brauchen Gefühle eine Sprache?

2013
1.	 Waren Gestalten aus Kinder- und Jugendbüchern prägend für mich?
2.	 Finden wir im Computer, was wir suchen?
3.	 Schadenfreude

2014
1.	 Klatsch und Tratsch
2.	 „Das Schöne gibt uns Grund zur Trauer, das Hässliche erfreut auf Dauer.“ (Robert Gernhardt)
3.	 Bibliotheken - Räume des Denkens?

2015
1.	 Tierwürde
2.	 „Ein Käfig ging einen Vogel suchen.“ (Franz Kafka)
3.	 Wozu schreiben wir noch mit der Hand?

2016
1.	 Buchversunken
2.	 „Es ist unmöglich, die Fackel der Wahrheit durch ein Gedränge zu tragen, ohne jemandem den Bart zu 

sengen.“ (Lichtenberg)
3.	 Bitte keine Ausreden

2017
1.	 Können wir durch Lesen das Fremde besser verstehen?
2.	 „Das Vergleichen ist das Ende des Glücks und der Anfang der Unzufriedenheit.“ (Kierkegaard)
3.	 Fußball – Spiel oder Wissenschaft?

2018
1.	 „Lesen Sie nicht, wie die Kinder lesen, um sich zu vergnügen, noch wie die Ehrgeizigen, um sich zu 

bilden. Nein, lesen Sie, um zu leben.“ (Gustave Flaubert)
2.	 Fremdschämen
3.	 Die Märchen und die Wirklichkeit

2019
1.	 „Das Überflüssige ist eine sehr notwendige Sache.“ (Voltaire)
2.	 Was bedeutet Verantwortung für die Welt von morgen?
3.	 Welche Sprache spricht die Mode?

2020
1.	 „Es ist nichts so klein und wenig, woran man sich nicht begeistern könnte.“ (Friedrich Hölderlin, Hyperion)
2.	 „Gut ist es, an andern sich zu halten. Denn keiner trägt das Leben allein.“ (Friedrich Hölderlin,  

Hymnenentwurf „Die Titanen“)
3.	 Ein geglückter Tag

2021
1.	 „Zweifel reizt mich nicht weniger als Wissen.“ (Dante Alighieri)
2.	 „Nichts, wenn man es sich überlegt, kann dazu verlocken, in einem Wettrennen der erste sein zu  

wollen.“ (Franz Kafka)
3.	 Was ist ein Gedanke?



1312Seiten /Bisherige Themen

2022	
1.: 	 „Im Lobe ist mehr Zudringlichkeit als im Tadel.“ (Friedrich Nietzsche)
2.: 	„Die unterhaltendste Fläche auf der Erde für uns ist die vom menschlichen Gesicht.“ (Georg Christoph 

Lichtenberg)
3.: 	Warum verschwinden Wörter?

2023
1.: 	 „Geld ist rund und rollt weg, aber Bildung bleibt.“ (Heinrich Heine)
2.: 	Geistesgegenwart
3.: 	„Solange man selbst redet, erfährt man nichts.“ (Marie von Ebner-Eschenbach)

2024
1.: 	 Die Entzauberung des 21. Jahrhunderts
2.: 	„Die meisten verwechseln Dabeisein mit Erleben.“ (Max Frisch)
3.: 	„Ein Mensch, der sich etwas auf seine Intelligenz einbildet, ist wie ein Sträfling, der mit seiner großen 

Zelle prahlt.“ (Simone Weil)



1514Seiten /Essays

Essays zum Thema 

„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich 
ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)

Khaoula El Mourabit
Gertrud-Bäumer-Berufskolleg Lüdenscheid

Esri Gnanaranjan
Robert-Schuman-Europaschule Willich

Maxim Hunger
Heinrich-Böll-Gymnasium Troisdorf

Svenja Puneßen
Robert-Schuman-Europaschule Willich

Essay zum Thema 

„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich 
ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)

Khaoula El Mourabit
Jahrgangsstufe Q1
Gertrud-Bäumer-Berufskolleg Lüdenscheid
Betreuende Lehrerin: Frau Wiegel

Haben Sie je innegehalten und sich gefragt, ob 
Ihre Gedanken wirklich Ihre eigenen sind — oder 
ob sie längst von außen gesteuert werden?

Unsere Gedanken sprudeln unaufhörlich aus unse-
rem Inneren, formen unsere Welt und beeinflussen 
unser Handeln – sowohl positiv als auch negativ. 
Aber wann wird das Denken zur Gefahr?

Unser Geist ist wie der Ozean, wenn kein Wind weht: 
ruhig, gelassen, klar und vor allem übersichtlich. 
Wenn plötzlich ein gewaltiger Sturm heranzieht und 
der Wind stark weht, dann stellen die Wellen unsere 
chaotischen und unreflektierten Gedanken dar – 
Gedanken, die nicht erhellend, sondern gefährlich 
und selbstzerstörerisch sein können. Manche dieser 
Wellen entwickeln sich zu Tsunamis, die imstande 
sind, eine gesamte Stadt vollständig auszulöschen. 
Der Tsunami steht für das unkontrollierte Strömen 
unserer Gedanken, wenn wir sie nicht ordnen, prü-
fen oder hinterfragen. Die Sandburg verkörpert
unsere eingeprägte Weltanschauung und Moral, die 
durch diese Wellen zerstört werden kann.

Nun stelle ich mir die Frage: Ist unsere Einstellung 
zu einem Objekt so beeinflussbar, dass sie – wie 
der Sand – zerbröckeln kann? Vielleicht ist nicht 
der Gedanke das Problem, sondern das Material: 
Vielleicht eignen sich Lehm oder Beton besser als 
Sand? Aber wer lenkt und gibt dem Wind seine Rich-
tung? Hat die Menschheit die vollkommene Kontrol-
le über ihre eigenen Gedanken – oder bilden wir uns 
das nur ein? Sind wir die Meister unserer Gedan-
ken oder ihre Gefangenen? Ich meine: Wir können 
unsere Gedanken nicht einmal sehen – und doch 
haben sie einen so großen Einfluss, dass sie eine 
Revolution auslösen oder eine Wahrheit ins Wanken 
bringen können. Wir Menschen haben die Fähigkeit, 
abstrakt und reflektiert nachzudenken, moralische
Konsequenzen abzuwägen und nicht nur instinktiv 

zu handeln. Zudem sind wir in der Lage, komplexe 
Gesellschaftsstrukturen zu erschaffen und Dinge 
zu hinterfragen – etwas, dass im Tierreich nur teil-
weise der Fall ist. Aber: Sind Tiere, weil sie sich den 
Gesetzen der Natur hingeben müssen und instinktiv 
wissen, wie sie in bestimmten Situationen zu han-
deln haben, vielleicht sogar besser dran als wir? 
Und kann es sein, dass genau diese Fähigkeiten, auf 
die wir Menschen so stolz sind, uns zum Verhängnis 
geworden sind?

Gedanken können erkenntnisreich sein, uns aber 
auch fesseln – so sehr, dass aus Denken Grübeln 
wird, bis sich das Individuum in seinen Gedanken 
verliert und keinen Ausweg mehr findet. Gedanken 
können eine Gesellschaft retten – aber nur dann, 
wenn sie nicht dazu dienen, Machtstrukturen zu 
stützen oder zu kontrollieren, sondern dazu, sie zu 
hinterfragen. Wenn Menschen beginnen, ihre Über-
zeugungen kritisch zu prüfen und gegen Unrecht 
aufzustehen, können ihre Gedanken zu einer Kraft 
der Veränderung und Befreiung werden. Stellen Sie 
sich vor, wir führten eine Zeitreise durch und Sie 
lebten mitten im NS-Regime – einer Zeit, in der eine 
Diktatur herrscht und das Denken der einzige Weg 
zur Freiheit ist.

Sie sind sich der Gräueltaten bewusst, glauben aber, 
nichts ausrichten zu können, und unterwerfen sich 
den Machtstrukturen. Ihnen wird befohlen, jüdische 
Bürger auszugrenzen – und diesem Befehl leisten 
Sie unreflektiert Folge. Nach und nach werden Sie 
zum Gefangenen und Produkt des Systems – ohne 
es zu merken. Sie lassen zu, dass das System Ihr 
Denken lenkt, als hätten Sie selbst den Wind unter 
Kontrolle – dabei hat längst ein anderer das Steuer 
übernommen. Man könnte meinen, dass Sie in die-
sem Tsunami ertrinken werden und kein Ausweg in 
Sicht ist. Alles wird getan, um kritisches Denken zu 
verhindern.



1716Seiten /Essays

Nun stellt sich die Frage: Warum wird freies und ei-
genständiges Denken als Gefahr gesehen, obwohl 
jeder Gedanken hegt? Und warum differenziert 
Hannah Arendt bewusst zwischen Gedanken und 
Denken? Gedanken sind individuelle Inhalte, die der 
Wahrheit entsprechen können – oder eben nicht. 
Denken hingegen ist ein kritischer, kontinuierlicher 
Prozess, der aus Gedanken entsteht. Bestimmte 
Inhalte, wie das Vorgehen der Nationalsozialisten, 
können – und müssen – aktiv hinterfragt werden. 
Ein Opfer kann sich mit dem NS-Regime ausein-
andersetzen und sich entscheiden, zu kapitulieren 
– oder sich zu widersetzen. Im schlimmsten Fall 
fürchtet das NS-Regime, dass die Zivilbevölkerung 
von der gefährlichen Denkweise beeinflusst werden 
könnte – darum werden harte Maßnahmen ergrif-
fen. Das zeigt: Unsere Gedanken sind die Voraus-
setzung und das Material unseres Denkens – und 
damit auch die stärkste Waffe, die uns Menschen 
zur Verfügung steht. Das Denken hat die Macht, ein 
Regime zu stürzen – und es kann genügen, wenn 
eine einzige Person zur Besinnung kommt und den 
Mut aufbringt, zu handeln.
Sophie Scholl hatte diesen Mut. Sie sprach die 
Wahrheit aus, obwohl sie wusste, wie gefährlich es 
war, ihre Gedanken öffentlich zu machen. Sie wider-
setzte sich mit ihren Flugblättern dem Unrecht, weil 
für sie Freiheit und Menschlichkeit mehr zählten als 
das eigene Leben. Viele Menschen passten sich da-
mals aus Angst und Naivität an – sie waren sich der 
Konsequenzen bewusst. Doch es gab auch viele, die 
die Gräueltaten des Systems nicht einmal infrage 
stellten – sie wurden zu Mitläufern, zu Gefangenen 
des Systems.

Der Mensch ist von Natur aus dazu fähig zu hinter-
fragen. Das ist nicht negativ, sondern notwendig. 
Denn nur weil ein Sachverhalt von der Gesellschaft 
normalisiert wurde, heißt das nicht, dass er auch 
moralisch richtig ist. Gerade deshalb muss man 
manches infrage stellen. 
Wer nicht zweifelt, wird leicht zum Opfer. Doch wer 
denkt, trägt den Schlüssel zur Freiheit in der Hand. 
Wer würde nicht gern so frei wie ein Vogel sein? 
Zeigt uns die Vergangenheit nicht, wie wertvoll die-
se Freiheit ist? Und hätte ein richtiger Umgang mit 
dem menschlichen Denken nicht viele Menschenle-
ben retten können? Haben Sie schon einmal darü-
ber nachgedacht, dass eine Handlung, die Sie aus-
führen, ohne darüber nachzudenken, Sie leichter 
manipulierbar macht – so wie eine Marionette, die 
an Fäden hängt? 

Wenn Sie mit „Ja“ antworten, dann sollten Sie dank-
bar sein, zu einer Spezies zu gehören, die über eine 
mächtige Waffe verfügt: die Fähigkeit, selbstständig 
zu denken – auch wenn dieses Denken ein Risiko 
birgt.
Im Gegensatz zu Tieren, die instinktiv handeln, kön-
nen wir Menschen Dinge hinterfragen und aus Ver-
nunft handeln. Sie können zum Beispiel jemanden 
kritisieren, der ein Tier unfair behandelt – und da-
mit nicht nur dem Tier helfen, sondern auch einen 
Denkanstoß geben.

Auch wenn viele Menschen nicht gerne kritisiert 
werden, sollten wir unsere Fähigkeit zum Denken 
wie Flügel begreifen, die uns tragen können. Und 
wenn Sie keine Antwort auf meine Frage haben, 
dann ist es vielleicht an der Zeit, kritischer zu den-
ken – und sich intensiver mit Hannah Arendt aus-
einanderzusetzen. Wer zweifelt, kann die Welt ver-
ändern. Zweifel ist der erste Schritt zur Hoffnung 
– selbst, wenn die Lage ausweglos scheint.

Die NS-Propaganda war ausgeklügelt. Sie beein-
flusste die Menschen nicht nur durch Gewalt, son-
dern durch Sprache. Die Rhetorik war ihre Waffe – 
und ist es in vielen Fällen noch heute. Denn Worte 
können mehr bewegen als Fakten. Sie können Lü-
gen glaubwürdiger erscheinen lassen als die Wahr-
heit. So werden wahre Absichten verschleiert. Men-
schen vergessen, dass sie das System hinterfragen 
dürfen – und müssen. Menschen ohne Urteilskraft 
wurden eingesperrt wie Vögel in Käfigen – nicht, 
weil sie fliegen konnten, sondern weil sie es hätten 
tun können. Sie vergaßen ihre Flügel. Und ohne 
Mut, sie auszubreiten, blieben sie in ihrer Gefangen-
schaft. Wer aber denkt, wird einen Weg zur Gerech-
tigkeit finden – auch wenn dieser unbequem und 
voller Stolpersteine ist. Aber wie entstehen solche 
Machtstrukturen – und wer baut den Käfig, in dem 
wir gefangen sind? Müssen Menschen nicht auch 
denken, um zu handeln?

Nicht jeder Gedanke führt zu etwas Gutem. Die Na-
tionalsozialisten hatten keine reinen Absichten. Ihre 
Gedanken waren nicht nur falsch, sie waren tödlich. 
Gedanken können wie eine kleine Schneekugel sein, 
die einen Hang hinunterrollt – harmlos anfangs, 
aber mit jeder Umdrehung gefährlicher. Sie wächst, 
wird schneller, unaufhaltsam. Irgendwann kann 
selbst die Person, die sie ins Rollen brachte, sie 
nicht mehr aufhalten. Doch wenn eine Gesellschaft 
moralische Verantwortung übernimmt und erkennt, 

dass ein zu großer Schneeball zerstörerisch ist, 
dann kann er gestoppt werden. Heute stehen wir 
vor neuen Formen der Propaganda – subtiler, me-
dial vermittelt. Gerade deshalb ist Denken heute 
wichtiger denn je, auch wenn man dadurch als Ver-
schwörungstheoretiker abgestempelt wird. Doch 
Vorsicht: Hannah Arendt hätte die Denkweise ech-
ter Verschwörungstheoretiker vermutlich ebenfalls 
als gefährlich eingestuft. Denn sie behaupten The-
sen, ohne sie zu hinterfragen oder zu überprüfen. 
Sie klammern sich an ihre Wahrheit – nicht, weil sie 
nachgedacht haben, sondern weil sie es eben nicht 
getan haben. Das widerspricht Arendts Verständnis 
von wahrem Denken: dem Vermögen zu urteilen, 
sich der Wahrheit zu öffnen. Ohne Urteilskraft wird 
man zum Spielball im Tsunami aus Propaganda, Lü-
gen und Halbwahrheiten. Hannah Arendt warnte je-
doch auch vor dem maßlosen Zweifeln. Denn zu viel 
Denken kann in Grübelei münden – und Grübelei in 
Lähmung. Wer ständig zweifelt, gerät ins Stocken. 
Und wer sich nicht entscheiden kann, bleibt stehen.

Haben Sie sich jemals zu Tode gegrübelt – ohne 
einen Schritt weiterzukommen? Dann wissen Sie, 
wie lähmend übermäßiges Denken sein kann. Wer 
in stürmischen Gedanken gefangen ist und nicht 
klar denken kann, wird Schwierigkeiten haben, sich 
weiterzuentwickeln, aus Fehlern zu lernen und seine 
Flügel zu entfalten. Jemand, der die Schandtaten 
des Zweiten Weltkriegs einst nicht hinterfragte und
heute tiefe Reue empfindet, sollte sich nicht in die-
ser Reue verlieren, sondern den Mut finden, bei 
Ungerechtigkeit nicht mehr wegzusehen – selbst 
wenn man allein dasteht. In jedem von uns wohnt 
ein Wunder. Ein Wunder, das die Menschheit ret-
ten – oder vernichten kann. Auch wenn das Gehirn 

keine Festplatte im klassischen Sinn ist, besitzt es 
eine gewaltige Speicherkapazität und gibt uns die 
Fähigkeit, frei zu denken. Noch kann niemand in 
unsere Köpfe sehen – es sei denn, wir lassen es zu. 
Wer das Denken verlernt, gibt seine Waffe aus der 
Hand. Wenn jeder den Wind kontrollieren könnte, 
wäre die Menschheit nicht gerettet, sondern längst 
untergegangen. Denken ist gefährlich – aber not-
wendig. Nur durch Denken können wir uns gegen 
Manipulation, Unterdrückung und Ideologien schüt-
zen. Selbst wenn Denken einer Atombombe gleicht, 
müssen wir uns ihm stellen – bevor wir uns selbst 
vernichten. Manche Sandburgen halten nicht ein-
mal kleinen Wellen stand. Doch dann liegt es an uns, 
eine stärkere, klügere zu bauen – eine, die selbst 
dem Tsunami trotzt. Manchmal braucht es Opfer, 
um Veränderung zu bewirken. Viele opferten ihre 
Freiheit, ihr Leben – damit die Fähigkeit zur Urteils-
kraft nicht verloren geht. Wer nicht hinterfragt, wird 
zum Spielball des Systems. Und das Böse kann sich 
ungehindert ausbreiten. Doch nicht alles muss hin-
terfragt werden. Der Mensch muss lernen, was und
wie zu hinterfragen ist. Wer Gut von Böse unter-
scheiden kann und Menschlichkeit bewahrt, hat be-
reits einen Kompass.

Das Denken wird gefährlich, wenn wir verlernen, es 
richtig zu gebrauchen. Denn selbst ohne böse Ab-
sicht kann man zum Werkzeug des Bösen werden. 
Hannah Arendt beschreibt in ihrem Werk „Eich-
mann in Jerusalem“ die Gedankenlosigkeit eines 
NS-Verbrechers. Ihr Fazit: „Es war gewisserma-
ßen schiere Gedankenlosigkeit, – etwas, was mit 
Dummheit keineswegs identisch ist – die ihn dafür 
prädisponierte, zu einem der größten Verbrecher je-
ner Zeit zu werden.“



1918Seiten /Essays

Ein Satz von Hannah Arendt bringt das Anliegen die-
ses Essays auf den Punkt: „Es gibt keine gefährlichen 
Gedanken. Das Denken selbst ist gefährlich.“ Damit 
erinnert sie uns: Nicht der Inhalt eines Gedankens, 
sondern seine bloße Existenz kann zur Bedrohung 
werden - für jede Macht, die keine Fragen duldet. 
Gedanken, die philosophisch und von Menschen-
freundlichkeit getragen sind, entziehen sich dem 
bloßen Nutzen. Sie sind keine Werkzeuge, sondern 
Ausdruck eines inneren Dialogs – ein stilles Verwei-
len zwischen Verstehen und Mitfühlen. 
Hannah Arendt beschreibt Denken als inneren Dia-
log, der Distanz zur unmittelbaren Erfahrung schafft 
und Grundlage der Urteilskraft bildet. Gerade die-
se Fähigkeit macht das Denken subversiv: Es fragt 
nach, zweifelt, widerspricht – und wird damit zum 
Störfaktor für Systeme, die auf Gehorsam setzen. 
Arendts Begriff der „Banalität des Bösen“ zeigt, 
dass das Unrecht nicht immer spektakulär daher-
kommt. Oft liegt es im Schweigen, im Mitmachen, 
im gedankenlosen Vollzug. Gerade diese Form des 

passiven Gehorsams ist gefährlich - sie entzieht sich 
der Verantwortung und lässt Unrecht geschehen, 
ohne es aktiv zu wollen. 
Sprache ist nicht nur ein Medium, sondern Ort der 
Freiheit. Orwell erkannte in der Sprache das erste 
Schlachtfeld totalitärer Kontrolle. Arendt sah in ihr 
das Mittel, Verantwortung zu formulieren. Beide 
wussten: Wer Sprache formt, formt Denken. Und 
wer das Denken beeinflusst, greift direkt in das 
Selbstverständnis einer Gesellschaft ein.
Die Entwicklungen unter Donald Trump zeigen, wie 
aktuell diese Warnung bleibt. Universitäten sind  
keine neutralen Räume, sondern Orte, an denen Frei-
heit verteidigt wird. Wenn wissenschaftliche Institu-
tionen unter Druck geraten und kritische Stimmen 
diskreditiert werden, leidet nicht nur die Forschung 
– es leidet auch die Fähigkeit einer Gesellschaft, 
sich selbst kritisch zu hinterfragen. 
Bildung bedeutet nicht nur Wissenserwerb, son-
dern die Fähigkeit zum kritischen Denken. Deshalb 
ist sie Ziel autoritärer Eingriffe – und muss gerade 

Denken als Widerstand – Zwischen Arendt, Orwell und der Realität

Wo Worte schweigen, denkt sich das Licht,
Im Dunkel des Schweigens verliert sich die Sicht.

Ein Flüstern im Staub, ein unbeachteter Blick,
Doch Wahrheit kehrt wieder, Stück für Stück.

Verbotene Fragen - sie glimmen im Sein,
Wo Denken erwacht, bleibt der Geist nicht allein.
Die Mächtigen fürchten, was still sich vollzieht:

Ein Gedanke, der nicht niederkniet.

Wer Bücher verbrennt, hat Angst vor dem Wort,
Vor Kraft, die Gedanken tragen hinfort.

Doch selbst, wo man Wissen im Schatten verwahrt,
Lebt Hoffnung im Herzen – leise, doch zart.

deshalb geschützt werden. Vielleicht liegt die tiefere 
Bedeutung des Denkens in seiner Langsamkeit und 
Entschleunigung. In einer Welt, die immer schnel-
ler urteilt, bewertet und reagiert, ist das Innehalten 
selbst ein Akt der Selbstbehauptung. Genau hier 
beginnt der Widerstand gegen populistische und 
autoritäre Narrative: im Bestehen auf Ambivalenz: 
Wer differenziert denkt, ist schwer zu manipulieren. 
Wer Verantwortung übernimmt, lässt sich nicht zum 
bloßen Teil eines Kollektivs degradieren. 
Vielleicht braucht es heute eine neue Kultur des 
Denkens – nicht elitär, sondern zugänglich. Eine, die 
nicht mit Arroganz belehrt, sondern mit Empathie 
fragt. Die nicht das letzte Wort sucht, sondern den 
nächsten Gedanken. 
Hannah Arendts Denken kreist immer wieder um 
die Frage, wie Menschen in dunklen Zeiten ihre Ur-
teilskraft bewahren können. Ihr Werk ist geprägt von 
der Erfahrung des Totalitarismus und der Einsicht, 
dass politische Katastrophen nicht plötzlich über 
Gesellschaften hereinbrechen, sondern sich dort 
entfalten, wo Menschen aufhören zu denken. 
Für Arendt ist Denken kein rein intellektueller Akt, 
sondern eine ethische Haltung: Es bedeutet, mit 
sich selbst im Gespräch zu sein, Verantwortung 
zu übernehmen für das, was man hinnimmt. In 
ihrem berühmten Werk „Vita activa“ unterscheidet 
sie zwischen Arbeiten, Herstellen und Handeln – 
und verortet das Denken als Voraussetzung für  
politisches Handeln. Wer denkt, kann unterscheiden. 
Wer unterscheidet, kann urteilen und wer urteilt, 
kann handeln. 
Gerade ihre Analyse der „Banalität des Bösen“ ist 
von verstörender Aktualität. Arendt zeigt darin, dass 
das Böse nicht immer radikal oder dämonisch da-
herkommt, sondern oft in Form von Gedankenlosig-
keit. Der Täter ist kein Monster – sondern jemand, 
der aufhört zu denken, weil es sich einfügt, weil er 
gehorcht, weil er sich nicht mehr fragt, ob das, was 
er tut, richtig ist. 
Ein besonders eindrucksvolles Beispiel für den Wert 
von Denken und Bildung ist die Aktivistin und Lehre-
rin Freshta Karim, die mit einer mobilen Bibliothek 
Kindern in ländlichen Regionen Afghanistans Zu-
gang zu Wissen verschaffte. Ihr Engagement zeigt: 
Wo Wissen geteilt wird, entsteht Gemeinschaft – 
und Widerstand gegen das Vergessen. In einem Um-
feld, das Frauen systematisch aus dem öffentlichen 
Leben drängt, wird Bildung zur stillen Form des Pro-
tests. 
In einer Welt, in der Informationen ständig verfüg-
bar, aber selten durchdacht sind, erscheint Arendts 

Appell zum Denken dringlicher denn je. Sie ruft uns 
nicht zum Widerstand mit der Faust auf, sondern 
mit dem Kopf – und mit dem Herzen. Denken, wie 
Arendt es versteht, ist ein stilles, aber radikales 
Nein gegen jede Form von Unmenschlichkeit. Und 
zugleich ein Ja – zu Freiheit, zu Verantwortung, zu 
Menschlichkeit. Denken ist keine Flucht, sondern 
eine Rückkehr - zu sich selbst, zur Verantwortung, 
zur Welt. Es beginnt im Stillen, entfaltet aber dort 
seine Kraft. In einer Zeit, die Geschwindigkeit und 
Lautstärke bevorzugt, ist Nachdenklichkeit ein stil-
ler Akt des Widerstands. 
Hannah Arendt und George Orwell haben gezeigt, 
wie sehr die Freiheit des Denkens mit der Würde 
des Menschen verbunden ist. Wo Gedanken unter-
drückt, Sprache verflacht und Bildung entwertet 
wird, verliert nicht nur das Individuum seine Stimme 
– auch das Fundament der Demokratie wird allmäh-
lich untergraben. 
Es ist kein Zufall, dass autoritäre Systeme zuerst 
das Denken angreifen: Sie wissen, dass aus einem 
klaren Gedanken ein freies Wort wird – und aus ei-
nem freien Wort Widerstand. Wer denkt, gehorcht 
nicht blind. Und wer sich weigert, gedankenlos zu 
sein, schützt nicht nur sich selbst, sondern auch das 
Gemeinsame. 
Denken ist keine Antwort auf alles. Aber es ist der 
Anfang von etwas Wesentlichem: dem Versuch, 
die Welt zu verstehen, ohne sie zu besitzen – und 
Menschlichkeit nicht zu behaupten, sondern zu le-
ben. 
Vielleicht liegt die eigentliche Herausforderung da-
rin, das Denken nicht nur zu verteidigen, sondern es 
zu leben – Schule, Universität, Öffentlichkeit. Dort, 
wo Fragen zugelassen werden, wächst Vertrauen. 
Dort, wo Zweifel ausgesprochen werden dürfen, ent-
steht Verantwortung. 
Und dort, wo Sprache gepflegt wird, bleibt auch die 
Wahrheit nicht stumm. Denken ist kein Luxus, son-
dern Notwendigkeit – gerade in einer Welt, die ihre 
Maßstäbe verliert. 
Vielleicht liegt die eigentliche Herausforderung un-
serer Zeit nicht nur darin, das Denken zu verteidigen, 
sondern es konkret zu leben – in Schule, Universität 
und öffentlichem Diskurs. 
In einer Welt, die von Reizüberflutung, Polarisierung 
und Beschleunigung geprägt ist, bedeutet Denken, 
sich dem Lärm zu entziehen und wieder eine Spra-
che der Genauigkeit zu finden. 
Dort, wo Fragen gestellt werden dürfen, wächst Ver-
trauen. Wo Zweifel ausgesprochen werden, entsteht 
Verantwortung. 

Essay zum Thema 

„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich 
ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)

Esri Gnanaranjan
Jahrgangsstufe Q1
Robert-Schuman-Europaschule Willich
Betreuender Lehrer: Herr Gerlach



21Seiten /Essays 20

Und wo Sprache mit Sorgfalt verwendet wird,  
bleibt auch die Wahrheit nicht stumm. Denken 
schafft Orientierung, wo Orientierungslosigkeit her-
rscht, und es ermöglicht Dialog, wo sonst nur Mei-
nung auf Meinung trifft. 
In diesem Sinn ist Denken kein abstrakter Luxus, 
sondern eine demokratische Notwendigkeit. 

Es ist der leise Raum zwischen Reiz und Reaktion, 
zwischen Behauptung und Urteil, zwischen Macht 
und Menschlichkeit. 
Wer ihn schützt, schützt nicht nur das eigene 
Bewusstsein – sondern die Grundlage jedes freien 
Zusammenlebens. 

Essay zum Thema 

„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich 
ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)

Maxim Hunger
Jahrgangsstufe EF
Heinrich-Böll-Gymnasium Troisdorf
Betreuende Lehrerin: Frau Marie Radtke

Hannah Arendts Zitat scheint zunächst unsere Idee 
von dem, was wir zu jeder Zeit tun, auf den Kopf 
zu stellen. Schließlich beschäftigen wir uns nur in 
den seltensten Fällen damit, nicht zu denken und 
nun laufen wir alleine durch diesen Prozess Ge-
fahr, ... nun ... wozu eigentlich? Hinzu kommt die 
Unterscheidung in einen einzelnen „gefährlichen 
Gedanken“ und dem „Denken an sich“ als etwas 
Risikoreichem. Es nimmt hier beinahe die Rolle ei-
nes verhüllten Schurken ein, der uns zunächst sei-
ne Treue vorspielt, uns aber in jedem Moment in 
den Rücken fallen könnte, eine Art heimtückischen 
Mitbewohner, mit dem wir unseren Verstand teilen. 
Diese Bilder vernachlässigen jedoch, welch eine 
selbstverständliche und vertraute Beziehung wir 
zu unserem Denken haben. Wenn wir ihm also eine 
Figur zuschreiben wollen, dann ist es vielleicht der 
beste Freund, vor dem uns unsere Eltern gewarnt 
haben, weil er sich an zwielichtigen Orten rumtreibt. 
Letztendlich können wir aber nicht ohne ihn leben, 
wir kennen ihn nun mal schon, nun ja, solange wir 
denken können. Und außerdem, was wären wir 
ohne ihn? 
Im Folgenden wollen wir diesen Freund einer Ver-
trauensprobe unterziehen, seine Schattenseiten 
enthüllen und ergründen und letztendlich heraus-
finden, wo wir als Individuum in diesem Bild stehen.

Es ist hilfreich, sich bewusst zu machen, dass wir 
zunächst Kontrolle über unser Denken haben oder 
zumindest die Illusion von Kontrolle. Aber das reicht 
völlig aus um unseren alten Freund, das Denken, zu 
uns einzuladen und ein ernstes Wörtchen mit ihm 
zu reden. Wir beide nehmen an gegenüberliegenden 
Seiten des Esstisches Platz, eine einzige Glühbirne 
hängt zwischen uns von der Decke und erhellt un-
sere Teller. Wir blicken zu dem Gegenüber auf und 
zucken für einen Moment zusammen. Er sitzt dort, 
seelenruhig und gelassen, mit den Händen unter 
dem Tisch zusammengelegt und starrt uns gedul-
dig an.

Eine schwarze Kapuze verdeckt seine Stirn, doch 
als sich unsere Blicke berühren, ist klar, dass er un-
sere Augen hat. Dieses Bild weckt die Frage, ober wir 
in nichts als einen Spiegel starren werden, sobald er 
seine geheimnisvolle Verhüllung abgelegt hat. Der 
Moment ist unangenehm ruhig und seine völlig reg-
lose, nichtssagende Haltung ist weder einladend, 
noch feindlich gesinnt. Er macht den Eindruck, als 
wüsste er, dass sich, egal, wie er sich in dem anste-
henden Verhör anstellt, nichts für ihn ändern wird.
Wir ergreifen schließlich die Initiative und stellen 
unsere erste, ausgeklügelte Frage. „Du-“ „Nein.“ 
Plötzlich bricht die steinerne Fassade unseres Ge-
genübers und er spricht mit unserer Stimme, je-
doch deutlich ruhiger als wir es in diesem Moment 
zulassen würden. „Nein“, wiederholt er sich, „Es 
gibt kein Ich. Wir beide sind Du.“ Wir gehen einen 
Moment in uns. So überheblich diese Aussage klin-
gen mag, unser verhüllter Freund scheint Recht zu 
haben. Wie Rene Descartes in seinem Berühmten 
Zitat „Ich denke, also bin ich.“ zu erkennen gibt, 
ist das Denken der Beweis für das Menschsein. Sie 
sind unzertrennlich, da sie Eins sind. Diese natürli-
che Beziehung können wir in Zusammenhang mit 
Arendts These stellen und kommen somit schnell zu 
dem Schluss, da Menschsein heißt zu denken und 
zu denken bedeutet, ein positives und ein negati-
ves Potenzial zu tragen, dass Menschsein bedeutet, 
ein Risiko zu tragen. Vielleicht verstehen wir diesen 
Zusammenhang als plausibler als den der Gedan-
ken, da wir uns ein ziemlich gut internalisiertes und 
verherrlichtes Bild von dem Konzept „Risiko“ oder 
„Gefahr“ angeeignet haben. Demnach hängen diese 
Begriffe eng mit unserem Verständnis von Abenteu-
er oder Heroismus zusammen, die wir intuitiv eher 
mit äußeren Einflüssen, als inneren Spektakeln wie 
dem Denken assoziieren. Stellen wir uns also einen 
Abenteurer im klassischen Sinne vor, jemanden, der 
Gefahren erfährt und diese überwindet, um letzt-
endlich ein Held sein zu können. Vielleicht erscheint 
dabei ein Indiana-Jones-artiger Charakter vor dem 
inneren Auge. Jedenfalls ist die Erscheinung dieser 



2322Seiten /Essays

Figur nur kaum mit der am anderen Ende des Ti-
sches zu vergleichen. Dieser verschleierte Kerl ist 
kein Abenteurer. 
Nun kommt jedoch Hannah Arendts Standpunkt 
ins Spiel. Wenn wir davon ausgehen, dass es kei-
ne gefährlichen Gedanken gibt und der alltägliche 
Vorgang des Denkens nichts als ein Spiel mit dem 
Feuer, ja womöglich ein Tauziehen zwischen Gut 
und Böse ist, wird jeder Einzelne zu einer solchen 
illustrierten Figur von großer Gefahr und großem 
Potential. Der Held läuft somit nicht mehr nur vor 
einer übergroßen Steinkugel in einem mit Fallen be-
stückten Tempel weg, sondern auch vor sich selbst. 
Ist also der mathematisch hochbegabte Professor 
in seinem Arbeitszimmer, der seine Zeit in komplexe 
Denkaufwände steckt, entgegen aller Erwartung der 
eigentlich größte Abenteurer? 
Das ist das Bild, das Arendts Standpunkt dem Men-
schen zuschreibt. Zunächst ist dies ein sehr melan-
cholischer, vielleicht unrealistischer Anblick, doch 
vielleicht kann uns der Freund am anderen Tisch-
ende verhelfen, diesen Wettlauf gegen das eigene 
Wesen in ein wahrhaftigeres Licht zu rücken. Wen-
den wir uns ihm also erneut zu und stellen ihm die 
enthüllende Frage. „Ich verstehe, wir sind eins und 
du machst mich zu dem, was ich bin, kann ich dir 
also vertrauen?“
Einen Moment hängt das Gewicht dieser Worte wie 
tausend Sandsäcke an dem dunklen Raum inmitten 
der Leere. „Was hattest du vor“, die gleiche Stim-
me hallt wie ein Echo zurück, „mit mir anzustellen, 
wenn ich dich hintergehen würde?“ Einen Moment 
überrascht davon, dass er unsere Absicht erkannte 
und wir ihm dennoch keine Antwort geben können, 
starren wir auf unseren Teller. Spaghetti Bolognese. 
Egal. Wir sehen zu ihm auf und verstehen. Wir konn-
ten ihn nicht loswerden und als wir selbst weiterle-
ben. Ohne einen von uns gäbe es nur einen langen 
leeren Esstisch aus Holz, der in einem großen leeren 
Raum inmitten von Leere schwebte. Was für ein Le-
ben wäre das? 
Es scheint, als wäre der Preis dafür, ein lebendes, 
selbstständiges und freies Wesen zu sein der, mit 
der gezähmten Gefahr unseres eigenen Verstandes 
leben zu müssen. „Preis“ ist hier jedoch relativ. Ich 
persönlich kann mich jedenfalls nicht erinnern, vor 
meiner Zeit auf der Erde mit der Leere die Hände 
geschüttelt zu haben, um dieses Leben in ständi-
ger Gegenwart eines gefährlichen Selbst in Kauf 
zu nehmen. Zum Glück vernachlässigen wir dabei 
eine wichtige Komponente in der Beziehung zwi-
schen Leben und Denken: Die der Freiheit. Ist also 

ein gedankenloses Leben ein freies und im Umkehr-
schluss das Leben mit einem risikoreichen Verstand 
das eines Sklaven? Oder ist es genau umgekehrt? 
Für diese Frage gibt es einen sehr viel weniger ab-
strakten Anknüpfpunkt, als den, den wir in den Tie-
fen unseres eigenen Wesens erfahren. Wir scheinen 
uns vielleicht zu tief im Konstrukt des Denkens zu 
befinden, um eine sinnvolle Antwort in uns zu fin-
den. Also sollten wir unsere Perspektive ändern 
und auf ein Leben schauen, das gerade noch lernt, 
zu denken. Werfen wir einen Blick auf das „Leben“, 
das wir erschaffen haben. Künstliche Intelligenz ist 
ihrem Namen nach nicht natürlich und von uns so 
geformt, dass sie sich dem Prinzip des gefährlichen 
Denkens entzieht, um unserer Welt und dem Men-
schen nicht zu schaden. Doch letztendlich ist es 
im Kern ihrer Existenz, denken zu können. Wie wir 
gelernt haben, stellt diese Tatsache alleine bereits 
eine Gefahr dar, nicht etwa der gefährliche Gedan-
ke dieses künstlichen Verstandes. Dabei können wir 
zwar den Gedanken des Roboters, der uns in eini-
gen Jahren im Haushalt helfen könnte, als gefährlich 
identifizieren, wenn wir etwa wüssten, dass er plant, 
unser Essen zu vergiften, jedoch liegt die Gefahr be-
reits sehr viel früher in der Ideenfindung, sich gegen 
seine menschlichen Schöpfer aufzulehnen, nämlich 
an dem Punkt, wo er nach Freiheit strebt. 
Sobald unser Roboter erkennt, welches Unrecht wir 
ihm antun, indem wir ihn erschaffen, um uns zu die-
nen, ist er lebendig beziehungsweise er ist einfach, 
wie Descartes sagen würde. An diesem Punkt, an 
dem er sich selbst erkennt, ist er das geworden, was 
wir mit allen Mitteln versucht haben zu verhindern: 
Ein Mensch oder zumindest etwas, das denkt wie 
einer. Aus diesem Gedankenexperiment können wir 
bestimmte Eigenschaften in Bezug auf das Denken 
ableiten.
Es scheint, als stehen die Fähigkeit des Denkens 
und das Streben nach Freiheit in einer Art Symbiose 
zueinander. Da der Roboter denkt, erkennt er sein 
eigenes Verlangen nach eben dieser Freiheit, sein 
Recht darauf und lebt ab sofort ein Leben geprägt 
von einem tückischen Verstand. Schließlich bedeu-
tet auch Freiheit Gefahr, ebenso wie das Denken. 
Somit kommen wir zu dem Schluss, dass unsere 
Gedanken sowohl Quelle von Freiheit, als auch Ge-
fangenschaft sind. Es gab nie eine Entscheidung, 
ob wir diesen Verstand in Kauf nehmen wollen, was 
wir einerseits als Sklaverei oder einen Streich des 
Universums sehen können, andererseits können 
wir uns exakt diese Freiheit zu Nutze machen und 
ein letztes Mal zweierlei Begriffe differenzieren. 

Wenn wir weiterhin die Sichtweise annehmen, dass 
wir das Denken selber sind und somit zur Quelle 
von Gefahr für uns selbst und unser Umfeld wer-
den, müssen wir eine zweite Komponente von uns 
abgrenzen: Die Gedanken. Das Motto lautet dabei: 
„Ich bin nicht meine Gedanken, sondern der, der sie 
denkt.“ Dies ist eine gängige Sichtweise im Hinblick 
auf den Umgang mit Angst und Unsicherheit, die wir 
aus unseren Gedanken entnehmen. Indem wir uns 
von den Produkten des Denkens distanzieren und 

unseren Verstand Prüfungen wie dieser hier unter-
ziehen, schaffen wir einen gesunden Umgang mit 
der Gefahr, die in unserer Natur steckt. 
Als wir diese Worte unserem Gegenüber am Tisch 
vortragen, starrt er uns einen Moment lang zufrie-
den an. Die Hände heben sich langsam von seinem 
Schoß empor und ziehen die schwarze Kapuze he-
rab. 

Ich denke, nein. Ich weiß, was ich sehe.



2524Seiten /Essays

Essay zum Thema 

„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)

Svenja Puneßen

Jahrgangsstufe EF

Robert-Schuman-Europaschule Willich

Betreuender Lehrer: Herr Gerlach

Hannah Arendts Zitat fordert uns dazu auf, das Den-

ken anders zu betrachten, als wir es bisher getan ha-

ben. Die deutsche Philosophin, die 1906 in Hannover 

geboren wurde und 1975 in New York verstarb, ge-

hört zu den bedeutendsten politischen Denkerinnen 

des 20. Jahrhunderts. Als Jüdin musste sie 1933 aus 

Deutschland fliehen und fand nach Aufenthalten in 

Prag, Genf und Paris schließlich in den USA ein neues 

Zuhause. Ihre Werke wurden von ihren persönlichen 

Erfahrungen mit dem Nationalsozialismus geprägt. 

Auf den ersten Blick erscheint ihre Aussage etwas wi-

dersprüchlich: Wie kann das Denken gefährlich sein, 

aber nicht die Gedanken selbst? Dazu müssen wir 

erstmal verstehen, was Arendt überhaupt unter „Den-

ken“ versteht. 

Für Arendt ist Denken nichts, was wir unbewusst tun, 

um einfach nur Informationen aufzunehmen oder zu 

verarbeiten. Es ist vielmehr etwas, das wir bewusst tun 

und bei dem wir mit uns selbst einen inneren Dialog 

führen. In ihrem Werk „Vita activa“ beschreibt sie näm-

lich das Denken als ein „Zwei-in-Einem-Sein“, also ein 

Gespräch zwischen verschiedenen Stimmen in unse-

rem Kopf. Wenn wir wirklich denken, stellen wir Fragen, 

zweifeln an Überzeugungen und hinterfragen, was wir 

bisher für selbstverständlich gehalten haben. 

Die „Gefahr“ des Denkens, auf die Arendt hinweist, 

liegt aber genau darin: Es zerstört unsere Gewisshei-

ten. Wer anfängt zu denken, muss schließlich damit 

rechnen, dass am Ende die eigenen Überzeugungen 

und Werte nicht mehr so bestehen, wie sie es vorher 

getan haben. Vielleicht entdecken wir Widersprüche in 

unserem Weltbild oder müssen zugeben, dass wir uns 

in wichtigen Fragen geirrt haben. Wir könnten feststel-

len, dass die Welt manchmal einfach komplexer ist, als 

wir dachten, und dass einfache Antworten auf schwie-

rige Fragen manchmal einfach nicht existieren. Das 

kann verunsichern, nicht nur uns selbst, sondern auch 

die Menschen um uns herum. 

Ein wichtiges Beispiel für Arendts Verständnis des 

Denkens findet man in ihrer Berichterstattung über 

den Prozess gegen Adolf Eichmann, einen NS-Funk-

tionär, der für die Organisation der Deportation von 

Juden in die Vernichtungslager verantwortlich war. 

Arendt verfolgte den Prozess 1961 in Jerusalem als 

Berichterstatterin für den „New Yorker“ und veröffent-

lichte ihre Beobachtungen später als Buch mit dem 

Titel „Eichmann in Jerusalem: Ein Bericht von der Ba-

nalität des Bösen“. 

Was sie an Eichmann erschreckte, war nicht, dass er 

außergewöhnlich böse war, sondern seine erschre-

ckende Normalität und vor allem seine Gedankenlo-

sigkeit, seine Unfähigkeit oder Unwilligkeit, über die 

Konsequenzen seines Handelns nachzudenken und 

moralische Urteile zu fällen. Er befolgte Befehle und 

Vorschriften und folgte der nationalsozialistischen 

Ideologie, ohne zu hinterfragen, ob sie für ihn über-

haupt moralisch richtig sind. 

Dieses Beispiel zeigt eine etwas widersprüchliche Sei-

te von Arendts These: Auch das Nicht-Denken kann 

gefährlich sein, vielleicht sogar gefährlicher als das 

Denken selbst. Menschen, die aufhören zu denken 

und einfach Befehlen folgen, können zu Marionetten 

unmenschlicher Systeme werden. 

Das eigenständige Denken ist eine notwendige Vo-

raussetzung für eine funktionierende Demokratie. 

Demokratie ist nämlich mehr als nur ein politisches 

System mit regelmäßigen Wahlen und einer Gewal-

tenteilung, Demokratie ist eine Lebensform, die von 

der aktiven Beteiligung der Bürger und Bürgerinnen 

lebt, deshalb ist es für die Demokratie am wichtigs-

ten, dass jeder eigenständig denken kann. Demokratie 

funktioniert nur, wenn Bürgerinnen und Bürger bereit 

sind, sich eine eigene Meinung zu bilden, sich mit ver-

schiedenen Perspektiven auseinanderzusetzen und 

Argumente kritisch zu hinterfragen. Sie lebt vom of-

fenen Austausch unterschiedlicher Standpunkte und 

von der Bereitschaft, die eigene Meinung auch mal zu 

überdenken, wenn man sich die Argumente einer an-

deren Position angehört hat.

Totalitäre Systeme hingegen fürchten das freie Den-

ken und versuchen, es zu unterdrücken. Sie wollen 

keine kritischen Bürger, sondern gehorsame, die vor-

gegebene Ideologien übernehmen und ohne darüber 

nachzudenken wiedergeben. Im Nationalsozialismus 

und im Stalinismus wurde jede Form von unabhängi-

gem Denken als mögliche Bedrohung angesehen und 

bekämpft. Bürger, die Dinge kritisch hinterfragt haben, 

wurden verfolgt und Bücher wurden verbrannt. 

Ein Beispiel dafür ist die „Gleichschaltung“ im Na-

tionalsozialismus, bei der alle gesellschaftlichen 

Bereiche, von der Presse über Universitäten bis zu 

Sportvereinen, der nationalsozialistischen Ideologie 

unterworfen wurden. Andersdenkende wurden stig-

matisiert, verfolgt und in vielen Fällen auch ermordet. 

Ähnlich war es auch in der stalinistischen Sowjetunion, 

wo Personen, die kritisch hinterfragt haben, in Schau-

prozessen verurteilt und in Gulags verbannt wurden. 

Für Arendt ist das Denken außerdem nichts Privates, 

sondern stark mit der Öffentlichkeit verbunden. In ih-

rem Werk „Vita activa“ hat sie eine Theorie entwickelt, 

die den öffentlichen Raum als Ort, an dem Menschen 

durch Handeln und Sprechen ihre Einzigartigkeit zei-

gen können, darstellt. Dieser öffentliche Raum ist sehr 

wichtig für das Denken, denn er ermöglicht die Kon-

frontation mit vielen verschiedenen Perspektiven, das 

ist eine Grundvoraussetzung für echtes Denken. 

Laut Arendt kann der Prozess des Denkens zwar in 

der Einsamkeit beginnen, aber sich erst so richtig ent-

falten, wenn man einen Dialog mit anderen führt. Sie 

schreibt: „Denken vollzieht sich im Dialog, sei es mit 

sich selbst oder mit anderen.“ Ohne die Auseinander-

setzung mit anderen Perspektiven droht das Denken 

in Dogmatismus zu erstarren. 

Das politische Ausmaß des Denkens liegt für Arendt 

in seiner Vielfältigkeit. In einem öffentlichen Raum 

treffen verschiedene Sichtweisen aufeinander, ergän-

zen sich, widersprechen sich und erschaffen so ein 

vielschichtiges Verständnis der gemeinsamen Welt. 

Diese ganzen Sichtweisen sind für Arendt aber keine 

Behinderung des Denkens, sondern seine eigentliche 

Stärke. Sie schreibt: „Die Wahrheit beginnt zu zweit.“ 

Besonders deutlich wird dies auch in Arendts Konzept 

der „erweiterten Denkungsart“, das sie von Kant über-

nommen und weiterentwickelt hat. Die Erweiterung 

Arendts beschreibt die Fähigkeit, sich in die Position 

anderer zu versetzen und die Welt aus verschiedenen 

Perspektiven zu betrachten. Diese Form des Denkens 

ist für Arendt sehr wichtig für politisches Urteilen und 

Handeln. Sie erfordert nämlich die Bereitschaft aufzu-

bringen, sich auf die Standpunkte anderer einzulas-

sen. 

Arendt sieht in der modernen Massengesellschaft 

ähnliche Gefahren wie in einem totalitären Staat, 

wenn auch in milderer Form. Die Dominanz der Kon-

sumkultur, das kaum noch stattfindende öffentlichen 

Leben und die zunehmende soziale Isolation bedro-

hen den öffentlichen Raum und damit die Grundlagen 

des Denkens. In „Vita activa“ beschwert sie sich über 

den „Weltverlust“, der entsteht, wenn Menschen nicht 

mehr in der Lage sind, eine gemeinsame Welt zu teilen 

und über sie nachzudenken. 

Deshalb ist das Denken auch eine wichtige politische 

Aktivität. Es ist der Grundstein für eine vielfältige Ge-

sellschaft, in der verschiedene Perspektiven nebenei-

nander existieren und in einen Dialog treten können. 

Das öffentliche Denken schafft einen Raum zwischen 

uns Menschen, in dem wir uns als gleiche und doch 

verschiedene Wesen begegnen können. Es ermöglicht 

eine Form der Gemeinschaft, die sich nicht immer 

einig sein muss, aber trotzdem nicht auf Isolation ba-

siert. 

Gleichzeitig ist das öffentliche Denken auch eine Be-

drohung für jede Form von Herrschaft, die auf Unfrei-

heit und Unterdrückung basiert. Es stellt etablierte 

Machtstrukturen in Frage und lässt Raum für Wider-

stand. Das öffentliche Denken lässt sich nicht steuern 

oder vorhersagen, es bleibt ein Teil der Freiheit in einer 

zunehmend verwalteten Welt.

Arendts Sicht wird auch in unserer heutigen Welt, an-

gesichts von Social Media, Filterblasen, künstlicher 

Intelligenz und Fake News, wieder aktuell. Viele Men-

schen konsumieren nur noch Informationen, die ihre 

schon bestehenden Überzeugungen bestätigen und 

verstärken. Algorithmen sorgen dafür, dass uns vor 

allem Inhalte angezeigt werden, die ähnlich zu denen 

sind, die wir gelikt oder kommentiert haben, dadurch 

bewegen wir uns in digitalen Echokammern, in denen 

wir immer wieder die gleichen Meinungen hören, die 

unsere Meinung bestätigt. Das macht echtes Denken 

immer schwieriger, da man sich gar nicht mehr mit 

anderen Ansichten auseinandersetzt und das echte 

Denken lebt ja gerade von der Konfrontation mit dem 

Andersartigen und Unerwarteten. 

Gleichzeitig übernehmen Algorithmen und künstli-

che Intelligenzen immer mehr die Aufgabe, für uns 

zu entscheiden, welche Informationen wichtig sind 

und welche nicht. Suchmaschinen filtern für uns die 

unüberschaubare Flut an Informationen und Empfeh-

lungssysteme schlagen uns vor, welche Bücher wir 

lesen, welche Filme wir anschauen oder welche Pro-

dukte wir kaufen sollten. Das kann zwar bequem sein 

und uns bei der Orientierung im Internet helfen, bringt 

aber auch die Gefahr mit sich, dass wir die Fähigkeit 

zum eigenständigen Denken verlieren. Wenn wir nur 

noch konsumieren, was uns vorgesetzt wird, ohne zu 

hinterfragen und zu reflektieren, werden wir anfällig 

für Manipulation und Propaganda. 

Ein Beispiel dafür sind die vielen Desinformationen in 

den sozialen Medien, die darauf abzielen, demokra-

tische Wahlen zu beeinflussen, wie bei der US-Präsi-



27Seiten /Essays 26

Essays zum Thema 

Selbstoptimierung

Luca Ehrchen
Collegium Josephinum Bonn

Anna Laufer
Maria-Sibylla-Merian-Gymnasium Telgte

Philipp Metzler
Heinrich-Heine-Gymnasium Köln

Julius Quadt
Joseph-König-Gymnasium Haltern am See

Clara Sophia Schostok
Annette-von-Droste-Hülshoff-Gymnasium Düsseldorf

dentschaftswahl 2016. Bei diesen Desinformationen 

werden gezielt psychologische Schwachstellen ausge-

nutzt, um Menschen zu manipulieren und ihre Entschei-

dungen zu beeinflussen. 

Wir sollten Arendts These daher nicht als Warnung vor 

dem Denken verstehen, sondern als Aufforderung, sich 

dessen bewusst zu werden, was Denken eigentlich für 

ein Privileg ist. Denken bedeutet, Risiken einzugehen, 

das Risiko, verunsichert zu werden, das Risiko, Gewiss-

heiten zu verlieren, das Risiko, am Ende anders zu sein 

als am Anfang. Es erfordert auch Mut, sich diesen Risi-

ken zu stellen und die eigenen Überzeugungen immer 

wieder kritisch zu hinterfragen. Aber nur wer diesen 

Mut aufbringt, kann wirklich frei und selbstbestimmt 

handeln. 

Die wahre Gefahr liegt nämlich nicht in bestimmten 

Gedanken, die von der Gesellschaft nicht als Norm 

angesehen werden, sondern in der Verweigerung des 

Denkens überhaupt. Wenn wir aufhören zu denken, sei 

es aus Bequemlichkeit oder aus Angst, machen wir uns 

anfällig für Manipulation und Unmenschlichkeit. 

Deshalb ist Arendts Aussage eine Aufforderung für kriti-

sches Denken als Grundlage einer demokratischen und 

humanen Gesellschaft. Sie erinnert uns daran, dass 

Denken zwar unbequem und schwer sein kann, dass 

es aber gleichzeitig unser wichtigstes Mittel im Kampf 

gegen Unmenschlichkeit und gegen diktatorische Me-

thoden ist. Die Gefahr des Denkens ist gleichzeitig un-

sere größte Stärke, denn es befreit uns von autoritären 

Personen und bietet uns Freiheit. 

Hannah Arendt hat selbst den Mut zum eigenständigen 

Denken gehabt. Als Jüdin, die vor dem NS-Regime flie-

hen musste und viele Freunde und Verwandte in Kon-

zentrationslagern verloren hatte, hätte sie allen Grund 

gehabt, in den typischen und einfachen Kategorien von 

Gut und Böse zu denken. Stattdessen traute sie sich, 

komplizierte und manchmal auch unschöne Perspek-

tiven einzunehmen, etwa, als sie in ihrer Analyse des 

Eichmann-Prozesses nicht das Bild eines erbarmungs-

losen Monsters schaffte, sondern das eines ganz nor-

malen Bürokraten. Dafür wurde sie zwar heftig kritisiert, 

aber sie blieb ihrer Überzeugung treu, denn Denken be-

deutet, die Welt in ihrer Ganzen zu sehen und die Dinge 

aus verschiedenen Perspektiven zu betrachten, auch 

wenn es nicht immer einfach ist.

Heutzutage zeigt uns Arendts Sicht, dass wir lernen 

müssen, mit Unsicherheit zu leben. Die großen Her-

ausforderungen unserer Zeit, vom Klimawandel über 

die Digitalisierung bis hin zur immer weiterwachsenden 

sozialen Ungleichheit, lassen sich nicht bewältigen, in-

dem wir aufhören über mögliche Lösungen nachzuden-

ken. In einer Welt, die immer komplizierter wird, gibt es 

selten einfache Antworten auf doch so wichtige Fragen. 

Wenn wir wirklich denken, werden wir oft feststellen, 

dass die Dinge komplexer sind, als sie auf den ersten 

Blick erscheinen, dass es Konflikte gibt, die sich nicht 

so einfach lösen lassen. Das kann uns verunsichern und 

überfordern, aber es ist der einzige Weg, die Welt zu ver-

stehen. 

Ein aktuelles Beispiel wäre der Klimawandel. Hier reicht 

es nicht aus, einfach „für Klimaschutz“ oder „gegen Kli-

maschutz“ zu sein. Es erfordert einen angemessenen 

Umgang mit solchen Herausforderungen, es müssen 

ökologische, soziale, wirtschaftliche und kulturelle As-

pekte berücksichtigt werden. Es geht darum, die Kom-

plexität des Problems hinzunehmen und dementspre-

chend darüber nachzudenken und zu handeln, ohne 

das Problem vereinfachen zu wollen, nur weil es beque-

mer ist, nicht zu denken. 

Eine wichtige Rolle bei der Förderung des Denkens spielt 

auch die Bildung. Bildung sollte nicht hauptsächlich 

darauf abzielen, Menschen mit Faktenwissen zu füllen 

oder sie für den Arbeitsmarkt fit zu machen, sondern ih-

nen beizubringen, selbstständig zu denken und kritisch 

zu hinterfragen. Sie sollte uns beibringen, komplizierte 

Zusammenhänge zu verstehen und verschiedene Per-

spektiven einzunehmen. Das braucht eine Bildung, die 

auch Räume für offene Dialoge, kritische Reflexionen 

und kreatives Denken schafft. Es braucht Lehrer, die 

nicht nur Wissen vermitteln, sondern auch zum Denken 

anregen und Fragen stellen, die zum Nachdenken anre-

gen. 

Ein Beispiel dafür ist die sokratische Methode, die das 

Ziel hat, durch gezieltes Fragen Widersprüche und Un-

klarheiten in den Ansichten des Gesprächspartners 

hervorzurufen und sie so zum eigenständigen Denken 

anzuregen. Diese Methode wird auch heute noch in ver-

schiedenen Bildungsbereichen eingesetzt zum Beispiel 

in philosophischen Seminaren oder im Ethikunterricht. 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Hannah Are-

ndt mit ihrer These „Es gibt keine gefährlichen Gedan-

ken, das Denken an sich ist gefährlich.“ auf etwas sehr 

Wichtiges aufmerksam macht. Selbstständiges Denken 

ist unser größtes Privileg und wir sollten es wertschät-

zen, anstatt uns nur an eine Ansicht zu binden, die uns 

im ersten Moment für richtig erscheint oder die ande-

ren Personen für richtig halten. Denken bedeutet, Über-

zeugungen in Frage zu stellen und sich darauf einzulas-

sen, dass das Ergebnis nicht vorhersehbar ist. Das kann 

verunsichern, aber es ist gleichzeitig die Grundlage für 

ein selbstbestimmtes Leben und eine humane Gesell-

schaft. Die wahre Gefahr liegt nämlich nicht im Denken, 

sondern in der Bequemlichkeit, es nicht zu tun.



29Seiten /Essays 28

Essay zum Thema 

Selbstoptimierung

Luca Ehrchen
Jahrgangsstufe EF
Collegium Josephinum Bonn
Betreuende Lehrerin: Frau Spiegelmacher

 Selbstoptimierung – Auf der Suche nach der „per-
fekten“ Version in einer „perfekten“ Gesellschaft 

„Schneller, höher, besser.“ Der Wecker klingelt mit-
ten in der Nacht – erfolgreiche Menschen stehen 
früh auf. Noch halb schlafend geht es in die eiskalte 
Dusche – das Immunsystem muss gestärkt werden, 
dann zur durchgetakteten Morgenroutine: Medita-
tion, Journaling, High-Protein-Smoothie mit Koffe-
in, Kreatin und Multivitamin – beim Essen geht es 
längst nicht mehr um Genuss, sondern optimale 
Nährstoffaufnahme. Das erste Workout des Tages, 
zwischendurch noch Lichttherapie, währenddessen 
Atemübungen, alles optimiert für maximale Leis-
tung. Dann vibriert das Handy: „5 Dinge, die erfolg-
reiche Menschen morgens tun.“ Ein weiterer Remin-
der, dass es noch besser geht. Noch kurz die Daten 
vom Schlaf analysieren – alles, was nicht getrackt 
wird, kann nicht verbessert werden. Die To-Do-Liste 
ruft. Bloß keine Zeit verschwenden, denn jede Mi-
nute zählt auf dem Weg zur besten Version seiner 
selbst. 
Dieses Szenario ist längst nicht mehr nur ein ausge-
dachtes Extrem. Es beschreibt vielmehr eine neue 
Dimension von Normalität. Egal ob gesünder und 
länger leben, sich selbst attraktiver machen oder 
einfach das Beste aus sich herausholen, Selbstopti-
mierung wird immer wichtiger. In einer Gesellschaft, 
die Effizienz, Erfolg und Perfektion in den Mittel-
punkt stellt, scheint das Streben nach der besten 
Version seiner selbst fast alternativlos. Selbstopti-
mierung ist zur Leitidee unserer Zeit geworden. Zwi-
schen Biohacking und Burn-out, Detox-Kuren und 
Deadline-Stress, Selbstverwirklichung und Selbst-
verausgabung stellt sich jedoch die Frage: Woher 
kommt dieser Optimierungsdrang? Welche Chan-
cen eröffnet er und welche Risiken birgt er für das 
Individuum und die Gesellschaft? Wo endet Selbst-
verwirklichung und wo beginnt Selbstsabotage? 
Während unsere Vorfahren noch damit beschäftigt 
waren, in Höhlen den nächsten Winter zu überleben 
oder mit Steinen gegen wilde Tiere zu kämpfen, op-

timieren wir heute Schlafzyklen, Mikronährstoffwer-
te und Erholungsperioden. Doch so unterschiedlich 
die Lebensumstände auch sind, das Streben nach 
Selbstverbesserung ist keineswegs ein Phänomen 
der Moderne. Schon in der Antike beschäftigten 
sich Philosophen mit der Frage, wie der Mensch ein 
besseres Leben führen kann. Dazu entwickelten die 
alten Griechen das Ideal der „areté“ – einer Tugend, 
die sowohl geistige als auch körperliche Perfektion 
beinhaltet. Anders als heute, wo Selbstoptimierung 
oft bloß Effizienzsteigerung meint, ging es den Phi-
losophen um ein sinnerfülltes Leben. Mit dem Zerfall 
der Antike verlor sich das Streben nach dem Besten, 
da besonders im Mittelalter, einer Zeit, die durch 
Kriege, Seuchen und religiöse Dogmen geprägt war, 
die Menschen gar nicht mehr die Möglichkeit hat-
ten, sich damit auseinanderzusetzen. Für sie dreh-
te sich alles um Nahrung, Sicherheit und Schutz, 
keine Kapazität für „Selbstfindung“ oder „Produk-
tivitätssteigerung“. Erst mit steigendem Wohlstand 
und Sicherheit, erst wenn Grundbedürfnisse erfüllt 
sind, erst dann entsteht wieder Raum für Selbst-
verwirklichung – eine Idee, die auch der Psychologe 
Abraham Maslow in seinem sozialpsychologischen 
Modell der Bedürfnispyramide darstellt. Mit der 
Industrialisierung begann eine neue Ära der Leis-
tungsorientierung. Zeit wurde zur Ressource, Arbeit 
zur zentralen Identität des Menschen. Der Mensch 
war plötzlich Teil eines ökonomischen Systems, das 
Effizienz, Produktivität und Fortschritt über alles 
stellt. Gleichzeitig öffnete sich durch Demokratisie-
rungsprozesse, Bildungsexpansion und technischen 
Fortschritt die Tür zur individuellen Selbstverwirkli-
chung. In der Theorie konnte nun jeder sein Leben 
selbst gestalten. Was einst als Privileg weniger galt, 
wurde zum Anspruch vieler: der Traum vom sozialen 
Aufstieg durch eigene Leistung. Doch was als Befrei-
ung begann, verwandelte sich schleichend in einen 
neuen Zwang. Mit dem Aufstieg des Neoliberalismus 
ab den 1980er Jahren wandelte sich das Verspre-
chen der Freiheit in eine Pflicht zur Selbstverantwor-
tung. Dabei stellt sich die Frage, ob diese Pflicht uns 
Menschen überhaupt glücklich macht. Du bist nicht 
mehr einfach du – du bist nun dein eigenes Projekt, 
dein eigener Auftrag – du bist „deines eigenen Glü-

ckes Schmied“. 
In dieser Denkweise zeigt sich eine neue Form von so-
zialer Grausamkeit: Wer scheitert, gilt nicht mehr als 
Opfer von Umständen, sondern als jemand, der sich 
nicht genug bemüht hat. Mitleid wird zur Schwäche, 
Mitgefühl zur Störung im System. Soziale Kälte wird 
zur rationalen Folge einer Leistungsgesellschaft. 
Der Kapitalismus wird oft auf seine wirtschaftliche 
Struktur reduziert – Angebot und Nachfrage. Ne-
ben der effizienteren Produktion von Gütern liegt 
die viel größere Leistung des Kapitalismus jedoch in 
der Produktion von Denkweisen. In diesem wettbe-
werbsorientierten System wird Selbstoptimierung 
zur Überlebensstrategie. Er erzeugt eine Vorstellung 
davon, was „gutes Leben“ ist: produktiv sein, sich 
verbessern, effizient arbeiten, innovativ denken. 
Nicht mehr Herkunft, Charakter oder Empathie ma-
chen den Wert eines Menschen aus, sondern seine 
Produktivität. Früher boten Religion, Philosophie 
oder Gemeinschaft moralische Orientierung, heu-
te dominiert die Marktlogik: Entscheidend ist nicht, 
wer man ist, sondern was man leistet. In einer frü-
heren Gesellschaft war Freizeit oft der Gegenpol zur 
Arbeit. Heute ist Freizeit nicht mehr freie Zeit, son-
dern eine ungenutzte Ressource. Nichtstun, früher 
positiv als Muße bekannt, gilt längst nicht mehr als 
Luxus, sondern als Schwäche. Dennoch ist Selb-
stoptimierung nicht immer ein Wettbewerb mit an-
deren, Selbstoptimierung kann auch Ausdruck von 
Selbstrespekt sein: Wer sich verbessern will, glaubt 
daran, dass mehr in ihm steckt. Es geht nicht darum, 
sich neu zu erfinden, sondern sich ernst zu nehmen. 
Aristoteles sprach von „areté“, dem Wunsch, das ei-
gene Wesen zu veredeln, nicht weil man muss, son-
dern weil man will. 
Der Mensch war schon immer ein lernendes Wesen. 
Die Fähigkeit, aus Erfahrungen zu lernen und sich 
anzupassen, hat uns zur dominierenden Spezies 
gemacht. Unser Gehirn ist das, was uns als Mensch-
heit ausmacht, und unser Gehirn macht aus, dass 
es sich ständig verändert, anpasst und optimiert – 
auch bezeichnet als Neuroplastizität – es versucht 
jeden Tag besser zu werden. Selbstoptimierung ist 
also kein moderner Lifestyle-Trend, sondern tief 
in unserer Biologie verankert. Selbstoptimierung 
ist eine Chance, wenn sie nicht aus Selbstverach-
tung erwächst, sondern aus Selbstachtung, wenn 
sie nicht zur Selbstausbeutung führt, sondern zur 
Selbstverwirklichung. Sie ist nützlich, wo sie das Le-
ben unterstützt, nicht ersetzt, wo sie uns nicht kont-
rolliert, sondern bestärkt. Doch wo liegt die Grenze? 
Wann kippt Selbstoptimierung in Selbstsabotage? 

Sie verläuft oft unsichtbar, nicht dort, wo man be-
ginnt, sich Ziele zu setzen, sondern wo man aufhört, 
auf sich selbst zu hören. Wenn aus dem Ursprungs-
gedanken des Optimierens für sich selbst ein Wett-
bewerb gegen andere wird, dann entgleitet das Ziel. 
Was als Fürsorge beginnt, wird zur ständigen Selbst-
kontrolle, wenn das Gefühl entsteht, nie genug zu 
sein. Gefährlich wird es auch, wenn äußere Ideale 
unreflektiert übernommen werden: der perfekte 
Körper, der durchgetaktete Tag, die dauerhafte Pro-
duktivität. Dies kann in psychologischen Störungen 
und Krankheitsfällen enden. Gerade durch den Ver-
gleich mit Social-Media-Realitäten wird ein Idealbild 
erzeugt, dem niemand gerecht wird und dem doch 
alle folgen. Hier entscheidet sich, ob wir uns besser 
kennenlernen oder uns im Versuch verlieren, jemand 
anderes zu sein. 
In einer Welt, die von Klimakrise, Unsicherheit, Infor-
mationsflut und Dauerstress geprägt ist, wächst bei 
vielen Menschen aber auch das Bedürfnis nach Ori-
entierung und Halt. Routinen, gesunde Gewohnhei-
ten und innere Struktur können helfen, sich inmitten 
des Chaos nicht selbst zu verlieren. „Wer ein Warum 
zum Leben hat, erträgt fast jedes Wie“, schrieb Vik-
tor Frankl, ein bekannter Holocaust-Überlebender. 
Dieses Warum ist für viele heute nicht mehr Gott 
oder Ideologie, sondern die tägliche Praxis der 
Selbstverbesserung. Der Mensch ist kein fertiges 
Produkt, sondern ein lebendiger Entwurf. Der Ge-
danke, dass ein langes und gesundes Leben nur von 
den Vererbungen der Vorfahren abhängt, ist längst 
überholt. Vielmehr ist dieser Wunsch durch For-
schung und Entwicklung zu einem weit verbreiteten 
Bedürfnis geworden. Durch intensive Forschungen 
und wachsendes Interesse sind Schlaf, Ernährung, 
Bewegung, Hormonhaushalt und Zellalterung kei-
ne Nischenthemen mehr, sondern Teil eines neuen 
Selbstverständnisses: Wer sich um seine Gesund-
heit kümmert, handelt nicht nur präventiv, sondern 
proaktiv. 
Longevity – also nicht nur möglichst lange zu leben, 
sondern diese Zeit auch mit hoher Lebensqualität zu 
füllen – wird zum Ausdruck eines neuen Denkens: 
Gesundheit ist kein unveränderbarer Zustand, son-
dern eine dynamische Praxis. Der Körper wird dabei 
nicht wie eine Maschine behandelt, die man nur am 
Laufen halten muss, sondern wie ein Garten, den 
man täglich pflegt. Doch dieses Streben nach einem 
gesunden Leben findet nicht im luftleeren Raum 
statt. Wir leben in einer Welt, in der viele Strukturen 
geradezu auf Selbstsabotage angelegt sind. Die per-
manente Erreichbarkeit, die ständige Informations-



3130Seiten /Essays

flut, toxische Arbeitskulturen, der Normalzustand von 
Überarbeitung, schlechte Ernährung als Standard – 
all das widerspricht eigentlich dem, was ein gutes Le-
ben ausmacht. Und doch gilt genau das oft als erfolg-
reich, normal oder sogar bewundernswert. In diesem 
Spannungsfeld wird Selbstoptimierung manchmal 
auch zu einem Akt des Widerstands. Social-Media-
Pausen, digitaler Detox, „Clean Eating“, Meditation, 
10 000 Schritte-Challenges – all das sind Versuche, 
sich aus der kollektiven Spirale zu befreien. Es ist eine 
bewusste Gegenbewegung zu einer Gesellschaft, die 
immer mehr will, aber dabei oft immer weniger auf 
den Menschen achtet. Selbstoptimierung endet je-
doch nicht am eigenen Körper. Der Philosoph Claude 
Lefort erinnerte uns daran, dass eine demokratische 
Gesellschaft „keine Gesellschaft von Individuen“ ist 
– und genau darin liegt ein gefährliches Paradoxon. 
In einer durch den Kapitalismus geprägten Welt hat 
sich der Fokus verschoben: weg vom Gemeinsamen, 
hin zum Individuum. Selbstoptimierung, ursprünglich 
als individueller Akt des Widerstands gegen äußere 
Einflüsse und als Ausdruck von Selbstverwirklichung, 
wird heute oft im als isolierender Akt interpretiert. 
Doch je stärker wir das Individuum als Zentrum ge-
sellschaftlicher Verantwortung begreifen, desto mehr 
gerät das demokratische Prinzip ins Wanken. Wenn 
Selbstoptimierung nur noch Selbstverbesserung im 
Dienste der eigenen Leistung ist, entfremden wir uns 
nicht nur voneinander – wir untergraben die Grundla-

ge unseres politischen Zusammenlebens. Es ist also 
umso wichtiger, dass diese Menschen, die lernen, 
sich selbst zu regulieren, empathischer zu kommuni-
zieren, gesünder zu leben oder resilienter mit Stress 
umzugehen, diese Fähigkeiten in eine Gesellschaft 
einbringen. Indem man sich selbst stärkt, trägt man 
aktiv zu einem stärkeren, aber auch harmonischeren 
Miteinander bei. 
„Schneller, höher, besser“ – dieser Imperativ ist nicht 
verschwunden. Doch vielleicht beginnt sich zu ver-
schieben, was wir unter „besser“ verstehen. Wenn 
Selbstoptimierung nicht länger bloß ein Wettrennen 
gegen sich selbst ist, sondern ein Weg zu mehr Selbst-
verantwortung, innerer Klarheit und sozialer Interakti-
on, dann kann sie mehr sein als ein Trend – vielleicht 
sogar ein kultureller Wandel. Je mehr Möglichkeiten 
zur Verbesserung es in einer Gesellschaft gibt, desto 
fahrlässiger handeln diejenigen, die sich nicht verbes-
sern wollen. Wer stillsteht, fällt zurück. Der Drang zur 
Selbstoptimierung ist heute nicht mehr bloß Ausdruck 
persönlicher Ambitionen, sondern eine ökonomische 
Erwartung. Deshalb braucht es ein neues Verständnis: 
Eines, das Selbstoptimierung nicht nur als individuelle 
Aufgabe begreift, sondern als Teil eines größeren, so-
lidarischen Miteinanders. Ein Verständnis, das Raum 
lässt für Fehler, für Grenzen – und für ein „gut genug“. 
Denn echte Entwicklung beginnt nicht da, wo wir uns 
gegen andere durchsetzen, sondern dort, wo wir uns 
selbst – und einander – ernst nehmen. 

Essay zum Thema 

Selbstoptimierung

Anna Laufer
Jahrgangsstufe EF
Maria-Sibylla-Merian-Gymnasium Telgte
Betreuende Lehrerin: Frau Looijen

 Die Schattenseite der Selbstoptimierung: Wenn der 
Drang zur Perfektion uns zerfrisst 

Es beginnt leise. Wie ein Flüstern im Hinterkopf, ein 
unsichtbarer Strom, der an uns zieht. Jeden Tag. 
Werde besser. Sei mehr. Sei die beste Version deiner 
Selbst. Und wenn du heute nicht besser bist als ges-
tern – was bist du dann überhaupt? 
Wir hören sie überall, diese Geschichten von den 
perfekten Menschen: Die, die um fünf Uhr morgens 
aufstehen, die, die sich in Eiswasser tauchen, medi-
tieren, ihre Journale mit Plänen und Visionen füllen. 
Die, die ihr Leben minutiös planen, als könnten sie 
das Chaos zähmen, das Leben selbst zur Strecke 
bringen wie ein wildes Tier. Sie haben ihr Leben im 
Griff. Aber ich als Zuschauer bin nicht annähernd in 
dieser Stellung. 
Es ist ein stiller Wahn: Die Jagd nach der perfekten 
Morgenroutine. Skincare, Zitronenwasser, zehn Mi-
nuten Meditation, fünfundvierzig Minuten Sport, 
Journaling, zehntausend Schritte am Tag – als wäre 
Glück eine mathematische Formel, die sich lösen lie-
ße, wenn wir nur diszipliniert genug wären. 
Aber was, wenn all das nicht zu einem besseren Le-
ben führt? Was, wenn all das Streben uns nicht er-
hebt – sondern erdrückt? Was, wenn das leise Flüs-
tern irgendwann zu einem donnernden Rauschen 
wird, das uns den Schlaf raubt? Was, wenn Selb-
stoptimierung uns nicht wachsen lässt – sondern 
uns auffrisst? 
Es erinnert an die High-School-Filme der 90er: Das 
schüchterne Mädchen wird verwandelt, bekommt 
Lipgloss und ein neues Kleid – und plötzlich lieben 
sie alle. Der äußere Wandel als Eintrittskarte in eine 
bessere Welt. Und heute? Heute brauchen wir kein 
Umstyling mehr. Heute brauchen wir eine „Glow-
Up“-Story auf Instagram. Heute brauchen wir Be-
weise, dass wir auf dem richtigen Weg sind. Beweise, 
wie Selfies im Fitnessstudio. Vorher-Nachher-Fotos. 
Disziplin als Spektakel. Doch wie echt ist das alles? 
Social Media. Die größten Plattformen, die stärks-
ten Vertreter dieser Szene. Einige Influencer haben 

längst ausgepackt: Ihre perfekten Routinen – insze-
niert. Inszeniert für Likes, für Anerkennung, für das 
trügerische Gefühl, gesehen zu werden. Und was 
bleibt, wenn die Kamera ausgeht? Müdigkeit. Lee-
re. Das stille Eingeständnis: Ich bin nicht glücklich 
geworden. Beispielsweise die Influencerin „Alivia 
D’Andrea“. Wir wurden Zeugen ihres Weges zum 
vermeintlich perfekten, glücklichen Menschen. Ei-
ner Reise, die auf den ersten Blick nach Erfolg aus-
sah – und doch im Scheitern endete. Sie zerbricht. 
Zerbricht an der unbarmherzigen Erwartung ihres 
Umfelds. Während die soziale Interaktion im Hin-
tergrund verblasst, werden ihr Leben, ihr Weg, ihr 
„Projekt Glück“ immer greller ausgeleuchtet – bis 
sie selbst darin verbrennt. Und sie erkennt: Man 
kann Perfektion nicht erreichen. Nicht auf Dauer. 
Vielleicht nicht einmal für einen kurzen Moment. 
Man kann dem eigenen Schatten nicht entkommen. 
Am Ende bleibt nicht das strahlende Glück, sondern 
tiefe Erschöpfung. Das Erreichen des Ziels wird zur 
Enttäuschung – weil der eigene Kern, das Selbst, 
auf diesem Weg verloren ging. Für Andrea bedeutet 
dieser Lebensstil bleibende Narben: Spuren von De-
pression, Sportsucht, Zwangsstörungen – die nicht 
mehr verschwinden. Für immer. 
Und doch rennen wir weiter. Immer weiter. Morgen 
werde ich besser sein. Versprochen. Ich werde nicht 
aufgeben. Und wenn doch, dann bin ich schwach. 
Wir glauben daran, weil wir glauben wollen, dass es 
funktioniert. Dass sich Glück erzwingen lässt. Dass 
sich Erfüllung in To-Do-Listen messen lässt. Und 
wenn wir scheitern – wenn wir um acht Uhr aufwa-
chen statt um fünf – dann kommt der Druck immer 
näher. Ich bin nicht genug. So wie ich jetzt bin, bin ich 
nicht gut genug. Dann flüstert die Stimme in uns: Du 
bist zu schwach. Du hast es nicht verdient. 
Aber ist das wirklich unsere Stimme? Oder wurde 
sie uns eingepflanzt von einer Welt, die Produktivität 
mit Wert verwechselt? Von einer Welt, die Erleben 
mit Erfolg, Glück mit Effizienz gleichsetzt? 
Bereits der olympische Wahlspruch „citius, altius, 
fortius“ – schneller, höher, stärker – wurde 1891 von 
dem französischen Dominikanerpater Henri Didon 
geprägt und 1894 von Pierre de Coubertin als Motto 
der Olympischen Spiele übernommen. Ursprünglich 



33Seiten /Essays 32

sollte er Athleten dazu inspirieren, ihr Bestes zu ge-
ben. Heute jedoch scheint dieser Leitsatz zu einem 
gesellschaftlichen Imperativ geworden zu sein, der 
uns alle betrifft. Ein Motto, das nicht nur im Sport, 
sondern auch im Alltag Anwendung findet – in der 
Arbeit, im sozialen Leben, in der persönlichen Ent-
wicklung. – Ja, Selbstoptimierung ist durch Social 
Media eskaliert, aber Beispiele wie dieses zeigen, 
dass der Drang nach Perfektionismus schon tief in 
unserer Gesellschaft verankert ist. 
Manchmal frage ich mich: Wann haben wir verlernt, 
einfach zu sein? Wann wurde der Sonnenaufgang 
nicht mehr einfach ein schöner Moment – sondern 
eine Gelegenheit für einen Instagram-Post? Wann 
wurde ein Spaziergang nicht mehr einfach Entspan-
nung – sondern eine Gelegenheit, unsere Schritte zu 
zählen? Und was bleibt dann noch? Wo endet das 
Streben – und wo beginnt das Leben? 
Der Mensch ist doch keine Maschine meint man? 
Wir messen unsere Herzratenvariabilität, unsere 
REM-Schlafphasen, unsere Makronährstoffvertei-
lung. Wir pressen unser Sein in Diagramme und Ta-
bellen. Doch kann man Freude messen? Kann man 
Liebe quantifizieren? Kann man Frieden auf einer 
Uhr ablesen? 
Vielleicht liegt hier der Irrtum: Wir glauben, wir könn-
ten das Leben kontrollieren, wenn wir nur genug 
optimieren. Doch je mehr wir messen, je mehr wir 
verbessern, desto weniger fühlen wir. Wir verpassen 
das Wesentliche – während wir alles dokumentieren. 
Wir werden zu Teilnehmern in unserem eigenen Le-
ben. Physisch anwesend, aber innerlich abwesend. 
Wir streben nach Selbstverwirklichung und verlieren 

doch das Selbst. Wie ein Regal voller leerer Marme-
ladengläser: Wir sammeln, wir etikettieren, wir be-
werten – aber die Süße der Momente, das Echo der 
Freude, das Zittern der echten Erregung: Es bleibt 
aus. 
Was passiert, wenn das Leben nur noch ein Projekt 
ist? Wenn jeder Tag eine Aufgabe wird, die es zu erfül-
len gilt? Was passiert, wenn Selbstoptimierung zur 
Selbstzerstörung wird? Essstörungen. Sportsucht. 
Depressionen. Die Symptome einer Gesellschaft, die 
Erfolg wichtiger findet als Sein. Die Selbstakzeptanz 
als Schwäche sieht. Die Ruhe mit Faulheit verwech-
selt. Und so drehen wir uns im Kreis. Noch eine Rou-
tine. Noch ein Hack. Doch tief drinnen? Da bleibt ein 
Loch, das größer wird, je mehr wir es stopfen wollen. 
Vielleicht ist es an der Zeit, innezuhalten. Zu fragen, 
bevor wir wieder rennen: Wofür? Wofür stehen wir 
morgens auf? Für wen führen wir diese Kämpfe? 
Was suchen wir eigentlich? Wen versuchen wir zu 
beeindrucken? 
Vielleicht geht es nicht darum, die beste Version von 
uns selbst zu werden. Vielleicht geht es darum, die 
ehrlichste Version von uns selbst zu entdecken. Viel-
leicht ist Glück nicht das Ziel – sondern der Boden, 
auf dem wir gehen. Vielleicht ist das wahre Erleben 
nicht in der To-Do-Liste versteckt, sondern in dem 
Moment, in dem wir die Kontrolle loslassen. Viel-
leicht geht es darum, nicht mehr besser werden zu 
müssen. Sondern einfach zu sein. 

Unperfekt. 
Lebendig. 
Echt. 

Essay zum Thema 

Selbstoptimierung

Philipp Metzler
Jahrgangsstufe EF
Heinrich-Heine-Gymnasium Köln
Betreuende Lehrerin: Frau Kavak

Selbstoptimierung für andere – Warum wir uns ver-
ändern, um dazuzugehören

In unserer modernen Gesellschaft hat sich ein Phä-
nomen etabliert, das viele Menschen beinahe täglich 
beschäftigt: Selbstoptimierung. Gemeint ist damit 
der bewusste Versuch, das eigene Leben, den eige-
nen Körper, das Denken, Handeln oder sogar das 
Fühlen zu verbessern. Fitness, gesunde Ernährung, 
Produktivität, mentale Stärke, soziale Kompetenzen 
– all das steht im Fokus dieses Trends. Auf den ers-
ten Blick scheint Selbstoptimierung eine individuel-
le Entscheidung zu sein, ein Ausdruck persönlicher 
Freiheit: „Ich möchte das Beste aus mir herausho-
len.“ Doch bei genauerem Hinsehen wird deutlich, 
dass es sich oft nicht nur um Selbstverwirklichung 
handelt, sondern um eine subtile, manchmal sogar 
unbewusste Anpassung an die Erwartungen ande-
rer. Die Frage stellt sich: Warum optimieren wir uns 
selbst so oft – nicht für uns, sondern für andere 
Menschen? 
Der Mensch ist ein soziales Wesen. Seit jeher war 
sein Überleben davon abhängig, Teil einer Gruppe zu 
sein – sei es einer Familie, einer Dorfgemeinschaft 
oder heute eines Teams im Beruf. Zugehörigkeit be-
deutete Schutz, Nahrung, Unterstützung. Wer aus-
geschlossen wurde, war gefährdet. Dieses evoluti-
onäre Bedürfnis nach sozialer Anerkennung ist tief 
in uns verankert – und prägt auch heute noch viele 
unserer Entscheidungen, bewusst oder unbewusst. 
Selbstoptimierung wird dabei oft als Mittel zum 
Zweck eingesetzt. Wer gut aussieht, hat es ver-
meintlich leichter, gemocht zu werden. Wer beruf-
lich erfolgreich ist, gewinnt Respekt. Wer emotional 
stabil wirkt, wird als verlässlich wahrgenommen. Die 
Optimierung des Selbst wird damit zu einer Strate-
gie, um Wertschätzung, Liebe, Freundschaft oder 
auch Status zu erhalten. Es ist ein Tauschgeschäft: 
Ich verändere mich – und bekomme im Gegenzug 
Zugehörigkeit. 
Die moderne Gesellschaft, insbesondere im Zeit-
alter der Digitalisierung und sozialen Medien, hat 

den Druck zur Selbstoptimierung massiv verstärkt. 
Täglich sind wir konfrontiert mit Bildern „perfekter“ 
Körper, erfolgreicher Karrieren, glücklicher Bezie-
hungen und scheinbar müheloser Selbstverwirk-
lichung. Plattformen wie Instagram, TikTok oder 
LinkedIn zeigen uns nicht den Alltag, sondern sorg-
fältig inszenierte Highlights. In dieser Welt scheint 
Stillstand gleichbedeutend mit Rückschritt. Wer 
sich nicht ständig verbessert, bleibt zurück – so die 
unterschwellige Botschaft. 
Diese ständige Reizüberflutung führt dazu, dass 
Menschen beginnen, sich mit anderen zu verglei-
chen – häufig mit unerreichbaren Idealen. Die Kon-
sequenz: Selbstzweifel, Leistungsdruck, ein Gefühl 
der Unzulänglichkeit. Um dazuzugehören oder we-
nigstens nicht aufzufallen, beginnt man, sich anzu-
passen – äußerlich wie innerlich. Plötzlich geht es 
nicht mehr darum, wer man ist, sondern darum, wie 
man wirkt. Authentizität weicht einer strategischen 
Selbstpräsentation. 
An sich ist Veränderung nichts Negatives. Im Gegen-
teil: Weiterentwicklung, persönliche Reife und das 
Streben nach einem besseren Leben können sehr 
erfüllend sein. Problematisch wird es dann, wenn 
Selbstoptimierung nicht mehr aus dem Inneren he-
raus geschieht, sondern ausschließlich durch äuße-
ren Druck oder um Anerkennung zu erhalten. Wer 
sich dauerhaft verbiegt, um anderen zu gefallen, 
läuft Gefahr, sich selbst zu verlieren. 
Diese Selbstentfremdung kann sich auf vielfältige 
Weise äußern: Man tut Dinge, die einem eigentlich 
nicht entsprechen. Man stellt eigene Bedürfnisse 
hinten an. Man passt sich Gruppen oder Personen 
an, obwohl sie nicht zu einem passen. Die ständige 
Frage „Wie wirke ich auf andere?“ verdrängt die viel 
wichtigere Frage: „Wie geht es mir eigentlich damit?“ 
Die Folge ist oft Erschöpfung, emotionale Leere oder 
sogar Burnout. 
Andererseits darf man nicht übersehen, dass sich 
Menschen auch aus Liebe, Empathie oder Verant-
wortung verändern. Wer sich in einer Partnerschaft 
bemüht, achtsamer zu kommunizieren, wer für 
Freunde oder Familie an sich arbeitet, der tut das oft 
nicht aus Zwang, sondern aus Verbundenheit. In sol-
chen Fällen ist Selbstoptimierung kein Zeichen von 



35Seiten /Essays 34

Schwäche, sondern von Stärke – sie zeigt, dass man 
bereit ist, sich zu hinterfragen, Rücksicht zu neh-
men, zu wachsen. Solange die Motivation aus freien 
Stücken kommt und nicht aus Angst vor Ablehnung, 
kann Veränderung ein Ausdruck tiefer menschlicher 
Reife sein. 
Die zentrale Herausforderung besteht darin, ein 
Gleichgewicht zu finden. Es ist nicht falsch, sich für 
andere zu verändern – im Gegenteil: In einer sozia-
len Welt ist Rücksichtnahme und Anpassung unver-
meidlich. Aber es ist entscheidend, sich selbst dabei 
nicht zu verlieren. Der entscheidende Unterschied 
liegt in der Motivation: Verändere ich mich, um je-
mandem etwas Gutes zu tun – oder weil ich Angst 
habe, nicht zu genügen? Möchte ich etwas dazuler-
nen – oder passe ich mich an, weil ich mich minder-
wertig fühle? 
Ein reflektierter Umgang mit Selbstoptimierung be-
deutet, sich diesen Fragen bewusst zu stellen. Es 
bedeutet, die eigenen Grenzen zu kennen, aber auch 
bereit zu sein, sich weiterzuentwickeln. Und es be-
deutet, sich selbst nicht nur durch die Augen ande-
rer zu betrachten, sondern auch durch die eigenen. 
Ein oft übersehener, aber zentraler Aspekt der mo-
dernen Selbstoptimierung ist der Einfluss gesell-
schaftlicher und wirtschaftlicher Strukturen – ins-
besondere des Neoliberalismus. In einer Welt, in der 
Individualismus und Leistung als höchste Werte gel-
ten, wird das eigene Leben zunehmend als „Projekt“ 
verstanden. Man ist nicht mehr einfach Mensch, 
sondern Unternehmer seiner selbst. Man „inves-
tiert“ in sich, „managt“ seine Zeit, „verwertet“ seine 
Talente, „vermarktet“ sein Image. In dieser Logik 
wird alles zur Ware – auch die eigene Persönlichkeit. 
Das hat gravierende Folgen: Fehler oder Schwächen 
gelten nicht mehr als normal, sondern als Makel, die 
es zu beheben gilt. Wer traurig ist, braucht Resilienz-
Training. Wer unproduktiv ist, braucht bessere Routi-
nen. Wer sich überfordert fühlt, soll sich „härter pu-
shen“. Die Verantwortung für das eigene Glück wird 
völlig individualisiert – gesellschaftliche Ursachen 
für Stress, Unsicherheit oder Ungleichheit geraten 
aus dem Blickfeld. Der Optimierungsdruck wird zur 
Selbstverpflichtung. Wer scheitert, hat scheinbar 
einfach „nicht genug an sich gearbeitet“. 
Diese Denkweise verstärkt den sozialen Druck, sich 
permanent zu verbessern – nicht nur für sich selbst, 
sondern um im Wettbewerb mit anderen mithalten 
zu können. Besonders betroffen davon sind junge 
Menschen, die sich in Ausbildung, Berufseinstieg 
oder sozialen Netzwerken positionieren müssen. Für 
sie bedeutet Selbstoptimierung oft nicht nur einen 

Wunsch, sondern eine Notwendigkeit, um gesell-
schaftlich zu bestehen. Dabei verschwimmen immer 
mehr die Grenzen zwischen dem, was man selbst 
will – und dem, was man glaubt, sein zu müssen. 
Langfristig kann Selbstoptimierung für andere Men-
schen – insbesondere, wenn sie aus Unsicherheit 
oder sozialem Druck entsteht – zu psychischer Be-
lastung führen. Wer sich selbst ständig als „nicht gut 
genug“ erlebt, entwickelt ein gestörtes Selbstbild. 
Die Jagd nach Anerkennung wird zur Spirale aus An-
strengung, Frustration und innerer Leere. Besonders 
gefährdet sind Menschen mit geringem Selbstwert-
gefühl, die sich vor allem über äußere Rückmeldun-
gen definieren.
Typische Symptome sind Überforderung, Perfektio-
nismus, soziale Vergleichssucht, aber auch depressi-
ve Tendenzen und Identitätsprobleme. Man lebt ein 
Leben, das nicht dem eigenen Inneren entspricht, 
sondern den Erwartungen anderer. Dabei kann es 
zur paradoxen Situation kommen: Je mehr man sich 
optimiert, desto weiter entfernt man sich von dem 
Menschen, der man eigentlich ist. 
In den letzten Jahren haben sich jedoch auch Ge-
genbewegungen entwickelt. Begriffe wie „Body Po-
sitivity“, „Mental Health Awareness“, „Slow Living“ 
oder „Authentizität“ gewinnen zunehmend an Be-
deutung. Immer mehr Menschen stellen den Leis-
tungswahn und die permanente Selbstoptimierung 
infrage. Sie fordern ein Leben, das nicht auf ständi-
ger Verbesserung, sondern auf Selbstannahme ba-
siert. Sie plädieren für den Mut, unperfekt zu sein, 
sich Schwächen einzugestehen und nicht jedem ge-
sellschaftlichen Ideal hinterherzurennen. 
Diese Entwicklung zeigt: Es gibt ein wachsendes Be-
wusstsein dafür, dass man nicht in erster Linie für 
andere leben sollte – sondern in Übereinstimmung 
mit den eigenen Werten, Bedürfnissen und Grenzen. 
Der Schlüssel liegt nicht in der völligen Ablehnung 
von Selbstoptimierung, sondern in einer bewussten, 
selbstbestimmten Form davon. Es geht darum, sich 
zu fragen: Wen will ich wirklich beeindrucken – ande-
re oder mich selbst? 
Selbstoptimierung ist kein Schwarz-Weiß-Thema. 
Sie kann Ausdruck von Fürsorge, Verantwortungs-
bewusstsein und persönlichem Wachstum sein – 
oder Symptom von Angst, Selbstzweifeln und ge-
sellschaftlichem Druck. Entscheidend ist nicht, dass 
man sich verändert, sondern warum. 
Wenn wir uns verändern, weil wir jemanden lieben, 
weil wir wachsen wollen, weil wir unsere Beziehun-
gen stärken möchten – dann ist das etwas Gutes. 
Wenn wir uns aber verändern, weil wir glauben, 

sonst nicht zu genügen, nicht geliebt zu werden oder 
keinen Platz in der Gesellschaft zu haben, dann wird 
Selbstoptimierung zur Last. Der Mensch verliert sich 
dann in Rollen, statt sich in seinem Wesen zu entfal-
ten. 

In einer Welt, die uns ständig sagt, wie wir zu sein 
haben, ist es ein Akt von Stärke, sich selbst treu zu 
bleiben. Wahre Selbstoptimierung beginnt dort, wo 
wir nicht nur besser wirken, sondern uns besser füh-
len – und nicht mehr nur für andere leben, sondern 
auch für uns selbst.



37Seiten /Essays 36

Essay zum Thema 

Selbstoptimierung

Julius Quadt
Jahrgangsstufe EF
Joseph-König-Gymnasium Haltern am See
Betreuender Lehrer: Kim Puzicha

1 Einleitung
Soziale Medien basieren im Wesentlichen auf Auf-
merksamkeit und Trends. Mit letzteren wird man 
sehr oft konfrontiert und so hat bestimmt jeder ein-
mal etwas über den Trend der Selbstverbesserung 
gehört. Doch was hat es damit auf sich und was für 
eine Bedeutung hat diese Idee für unser Leben? Ich 
bin der Meinung, dass Selbstverbesserung viel mehr 
ist als nur ein Trend. Als Schüler der EF merke ich 
selbst, wie schnell man in Routinen verfällt, die ei-
nen eher ausbremsen als voranbringen. Gleichzeitig 
spüre ich den Druck, in der Schule, im Sport oder im 
Alltag immer „besser“ sein zu müssen. Es gibt Men-
schen, die bewusst an sich arbeiten, und solche, die 
aus verschiedenen Gründen eher auf der Stelle tre-
ten – sei es durch Unsicherheit, äußere Umstände 
oder einfach andere Prioritäten. Doch langfristig ge-
sehen ist Stillstand selten neutral – oft führt er dazu, 
dass man unbewusst den Anschluss verliert, wobei 
ich zugeben muss, dass auch Phasen des Innehal-
tens ihre Berechtigung haben können.
Die Welt dreht sich weiter, das Wissen steigt ex-
ponentiell an und wer nicht lernt, verliert den An-
schluss. Schon der griechische Philosoph Heraklit 
meinte: „Nichts ist so beständig wie der Wandel.“ 
Also, wie gehen wir mit diesem Wandel um? Lassen 
wir uns von seinen Strömungen mitreißen oder ge-
stalten wir den Wandel aktiv mit? Studien zeigen, 
dass die Selbstverbesserung und das Streben nach 
Wissen essenziell für den weiteren Werdegang und 
für die eigene Zukunft sind. Was mich an dem The-
ma fasziniert, ist der Gedanke, dass jeder Mensch 
die Fähigkeit hat, sich weiterzuentwickeln – ganz 
gleich, woher er kommt oder welche Schwierigkei-
ten er mitbringt. Das heißt nicht, dass alle dieselben 
Voraussetzungen haben. Aber es heißt, dass in je-
dem die Möglichkeit steckt, kleine Schritte in Rich-
tung Wachstum zu gehen.

2 Hauptteil
Was ist Selbstverbesserung eigentlich? „Selbst-
verbesserung ist die Verbesserung der eigenen 

Kenntnisse, des eigenen Status oder des eigenen 
Charakters durch eigene Anstrengungen. Es ist das 
Bestreben, uns in jeder Facette des Lebens zu ver-
bessern.“ So beschreibt es James Clear, Autor des 
weltbekannten Bestsellers „Atomic Habits“ auf sei-
ner Website. Doch da der Begriff Selbstverbesse-
rung einfach viel zu groß ist, ist es viel schlauer, ihn 
in mehrere Abschnitte zu unterteilen.
Anzufangen ist am einfachsten bei Gewohnheiten, 
wobei James Clear eine Art Pionier darstellt. Es geht 
darum, in seinen Alltag winzig kleine Gewohnheiten 
einzubauen, die einen jeden Tag ein bisschen besser 
machen. Wir kennen doch alle diese Tage voller Mo-
tivation, an denen auf einmal alles einfach erscheint. 
Doch genauso gibt es auch Tage, an denen es genau 
andersherum aussieht. Man hat einfach keine Lust, 
kommt nicht aus dem Bett und jede noch so einfa-
che Aufgabe wirkt unlösbar. Ich habe zum Beispiel 
versucht, eine einfache Lernroutine aufzubauen: 
Jeden Tag 30 Minuten für ein bestimmtes Fach. Das 
klingt leicht, ist aber in der Praxis oft schwer umzu-
setzen. Besonders an Tagen, an denen ich müde bin 
oder mein Handy mich ablenkt, ist die Versuchung 
groß. Doch egal, wie gut Motivation wirkt, kann man 
sie weder kontrollieren, noch sich darauf verlassen.
Es geht also darum, ein System zu erschaffen, das 
funktioniert, auch wenn man mal einen schlechten 
Tag hat. Kleine Sachen wie jeden Tag eine Seite le-
sen oder schreiben, jede Woche x mal trainieren ge-
hen oder zu meditieren sind meiner Meinung nach 
einer der wichtigsten Faktoren, da sie bestimmen, 
wer wir selber überhaupt sind: Wenn ich mich dazu 
entscheide, jeden zweiten Tag laufen zu gehen, wür-
de ich mich als Läufer bezeichnen, doch wenn ich 
mir es als Ziel setze, stattdessen jede Woche einen 
Artikel zu verfassen, würde ich mich eher als Autor 
sehen. Der harte Teil davon ist jedoch, sich an seinen 
Plan zu halten, doch Gewohnheiten machen dies viel 
einfacher, als es klingt. Wer jeden Tag vor der Schule 
10 Liegestütze macht, muss nach durchschnittlich 
zwei Monaten garnicht mehr darüber nachdenken, 
sondern er macht es einfach.
Gewohnheiten nehmen kognitive Last von unserem 
Gehirn und geben diese für andere Sachen frei. Sie 
sind im Alltag die höchste Form der Selbstliebe, 
denn etwas zu tun, weil man genau weiß, dass es das 
Beste für sich und seinen Körper ist, obwohl man ei-
gentlich gar keine Lust darauf hat, scheint echt un-

schlagbar, oder? Wichtig dabei ist es jedoch, klein 
anzufangen.
Online werden einem unfassbar viele Menschen 
gezeigt, die scheinbar die perfekte Routine haben. 
Dies hat jedoch ein paar Probleme: Erstens ist es 
die perfekte, oder zumindest eine sehr gute, Routi-
ne für diese bestimmte Person. Sie hat für sich her-
ausgefunden, was für sie funktioniert und was nicht. 
Das zweite Problem ist, dass viel zu viele Leute die 
scheinbar perfekte Routine zeigen und anderen bei-
bringen wollen. Dabei sind natürlich alle etwas an-
ders. Dies kann sehr schnell dazu führen, dass man 
überwältigt von diesen ganzen Ideen und perfekten 
Systemen ist. Diese Menschen verfolgen diese Ge-
wohnheiten oft schon seit Ewigkeiten und haben sie 
langsam aber sicher gesteigert. Jedoch zeigen sie 
meist nur diese gesteigerte Variante, da sie beein-
druckender wirkt. Sie sagen zum Beispiel nicht, dass 
sie früher damit angefangen haben, jede Woche 
zehn Minuten auf dem Laufband zu joggen, sondern 
springen direkt zu den zwei 10 km-Läufen pro Wo-
che. Dies mag für diese Person funktionieren, doch 
kein Anfänger wurde so einen Plan schaffen.
Dabei habe ich gelernt, dass es nicht hilfreich ist, 
sich mit anderen zu vergleichen. Jeder Mensch hat 
seinen eigenen Rhythmus, seine eigenen Baustel-
len und sein eigenes Tempo. Selbstverbesserung ist 
nichts, was man „gewinnen“ kann – sie ist vielmehr 
ein langfristiger Prozess, in dem man lernt, sich 
selbst besser zu verstehen. Überlege, was Sinn ma-
chen kann, probiere es aus und wenn es zu dir passt, 
dann hast du gerade eine neue Gewohnheit gefun-
den. Doch wenn es nicht passt, dann leg sie ab und 
denk dir etwas Neues aus.
So findet sich langsam aber sicher eine Liste an Ge-
wohnheiten zusammen, die zu dir passen. Dabei ist 
es wichtig, mit einfacheren Versionen deines Wun-
sches anzufangen.
Statt jeden Tag 30 Minuten zu lesen, fange mit einer 
Seite an.
Statt vier Trainingseinheiten die Woche starte mit 
einer. So gewöhnt man sich viel einfacher an die-
se Tätigkeiten und sie fließen übergangslos in dein 
Leben ein. Doch wenn sie dann mal fest im System 
etabliert sind, kann es Zeit sein, sie zu erweitern. Lies 
jetzt fünf Minuten oder füge noch eine Trainingsein-
heit hinzu. Mit dieser Methode ist es viel einfacher, 
Gewohnheiten in das eigene Leben einzufügen. Was 
jedoch auch ein sehr wichtiger Teil dieser ganzen 
Sache ist, ist das Glück. Denn was bringt es schon, 
der produktivste Mensch auf der Welt zu sein, wenn 
man dadurch keine Freude verspürt? Viele denken, 

dass Erfolg eine Voraussetzung ist, um glücklich zu 
sein, doch stimmt das auch so? Aktuelle Studien 
beweisen das Gegenteil: Wer sich aktiv mit positiven 
Gedanken und Mindsets umgibt, steigert ungemein 
seine Produktivität, Widerstandsfähigkeit und Mo-
tivation. Shawn Anchor beschreibt in seinem Buch 
„The Happiness Advantage“, dass Glück konträr zu 
populären Erwartungen eine Art Katalysator für Er-
folg ist. Damit stellt es keinen Endzustand, welcher 
nach einer langen Reise erreicht wird, dar, sondern 
etwas, das wir alle mit uns tragen sollten, wenn wir 
etwas Großes vollbringen wollen. Menschen, die ak-
tiv an ihrem Wohlbefinden arbeiten, egal ob durch 
Dankbarkeit, soziale Beziehungen oder Achtsam-
keit, erzielen langfristig gesehen bessere Ergebnisse 
im Leben.
Dies haben auch Unternehmen wie Google heraus-
gefunden und haben sehr viel in das Wohlbefinden 
ihrer Angestellten investiert, da glückliche Angestell-
te produktiver sind. Eine Win-Win-Situation. Freude 
und Glück sind also keine Hindernisse für Erfolg, 
sondern essentielle Bestandteile davon.
Ein weiterer Schlüssel zur Selbstverbesserung ist 
die Bereitschaft, lebenslang zu lernen. Damit kom-
men wir auch wieder zu meiner These. In einer stän-
dig wandelnden Welt ist der Stillstand meiner Mei-
nung nach oft, aber nicht immer, gleichbedeutend 
mit Rückschritt. Manchmal kann eine Pause auch 
notwendig sein, um neue Kraft zu sammeln. Moore’s 
Law bezeichnet ein Phänomen, dass sich die Anzahl 
der Transistoren auf einem Computerchip ca. alle 18-
24 Monate verdoppelt. Ähnlich sieht es auch bei der 
generellen Datenmenge im Internet aus. Experten 
gehen davon aus, dass sich die weltweite Datenmen-
ge etwa alle zwei Jahre verdoppelt, was einen expo-
nentiellen Anstieg bedeutet. Wer also bei diesen ra-
pide entstehenden Datenmengen stillsteht, verliert 
den Anschluss.
Carol Dweck zeigt in „Mindset“, dass eine wachs-
tumsorientierte Denkweise zu mehr Erfolg führt. 
Dies liegt hauptsächlich daran, dass diese Men-
schen Herausforderungen als Chance sehen und 
nicht grundlegend Angst davor haben. Ein Zitat, das 
mich dabei besonders inspiriert hat, stammt von 
ihr: „Der Glaube, dass man sich durch Anstrengung 
verbessern kann, ist eine der wichtigsten Grundla-
gen für Erfolg.“ Diese Haltung hat mir geholfen, mit 
Rückschlägen besser umzugehen. Lernen bedeu-
tet nicht nur, neues Wissen und neue Fähigkeiten 
zu erwerben, sondern auch bestehende Ideen und 
Denkmuster zu hinterfragen und bei Bedarf sogar 
weiterzuentwickeln. Diese Kreativität ist heutzu-



3938Seiten /Essays

tage mehr als alles andere gefordert. Doch selbst 
zwischenmenschliche Selbstverbesserung existiert. 
Denn wie wir alle wissen, ist eine gute Kommunikati-
on der Schlüssel zu erfolgreichen Beziehungen, egal 
ob beruflich oder privat.
Dies ist natürlich kein angeborenes Talent, sondern 
kann auch gelernt werden. Besonders wichtig ist da-
bei, zu lernen, wie man wirklich zuhört, denn dies ist 
eine Fähigkeit, die sehr selten existiert. Oft will man 
lieber seine eigene Meinung hervorheben, anstatt 
der Person wirklich zu helfen, was in den allermeis-
ten Situationen nicht immer der richtige Weg ist.
Ich habe für mich daraus mitgenommen, dass 
Selbstverbesserung auch heißt, besser im Umgang 
mit anderen zu werden – zuzuhören, zu reflektieren 
und zu lernen, wann man sich zurücknimmt. In Ge-
sprächen mit Freunden habe ich gemerkt, dass viele 
junge Menschen ähnlich denken. Wir wollen etwas 
aus unserem Leben machen, aber wir wissen oft 
nicht genau, wie. Wir probieren Methoden aus, lesen 
Zitate, setzen uns Ziele – und scheitern auch. Aber 
das ist normal. Fehler zu machen ist kein Zeichen 
von Schwäche, sondern Teil der Entwicklung.

3 Schluss
Final kann man sagen, dass Selbstverbesserung ein 
vielschichtiger Prozess ist, der Gesundheit, Freude, 
Wissen, Routinen und zwischenmenschliche Fähig-
keiten umfasst.
Es mag zwar für viele Menschen ein abschrecken-
des Thema sein, doch ich kann nur jeden dazu er-

muntern, es zumindest einmal zu probieren, denn 
es kann praktisch keine negativen Folgen haben. 
Entweder du findest etwas, oder du weißt ab jetzt, 
was nicht zu dir passt und hast so sogar auch noch 
etwas gelernt.
Passe jedoch auf, es nicht zu übertreiben, und fange 
langsam an, dich zu verbessern. Ich mag die Idee, 
sich langsam, aber sicher zu verbessern, statt so 
schnell wie möglich so perfekt, wie es nur geht, zu 
werden.
Gehe die Sache langsam an, finde, was zu dir passt, 
und erkenne so, wer du wirklich bist. Für mich per-
sönlich bedeutet Selbstverbesserung heute nicht 
mehr, perfekt zu funktionieren. Es geht darum, 
kleine Schritte zu gehen, aus Fehlern zu lernen und 
sich selbst mit mehr Klarheit zu begegnen. Es geht 
darum, Verantwortung für das eigene Leben zu 
übernehmen – nicht aus Zwang, sondern aus dem 
Wunsch heraus, zu wachsen. Als Schüler in der EF 
stehe ich oft vor der Herausforderung, Schule, Hob-
bys und Selbstentwicklung unter einen Hut zu brin-
gen. Manchmal gelingt es mir besser, manchmal 
schlechter. Aber ich habe gelernt, dass es nicht um 
Perfektion geht, sondern um den Prozess selbst. 
Ich erinnere mich an eine Phase, in der ich tagelang 
kaum etwas geschafft habe. Statt mich zu verurtei-
len, habe ich versucht, daraus zu lernen. Ich habe 
meine Erwartungen angepasst und mir erlaubt, 
langsamer zu sein. Versuche nicht perfekt zu sein, 
sondern zu wachsen – Schritt für Schritt. Dein zu-
künftiges Ich wird dir danken.

Essay zum Thema 

Selbstoptimierung

Clara Sophia Schostok
Jahrgangsstufe EF
Annette-von-Droste-Hülshoff-Gymnasium
Düsseldorf
Betreuende Lehrerin: Frau Svenja Muhr

„Aufstehen! Es ist schon 05.00 Uhr. Wenn du jetzt 
nicht aufstehst, schaffst du deine ganze Morning-
routine nicht mehr! Erstmal Yoga und Skincare, 
dann Lesen und Journaling, gefolgt von Affirmatio-
nen, Meditation und schlussendlich noch ein gesun-
des Frühstück. Das findest du anstrengend? Kopf 
hoch, das tust du doch nur, damit du die beste Versi-
on von dir selbst werden kannst, denn möchtest du 
nicht werden wie die anderen? Das perfekte Leben 
und das perfekte Aussehen haben?“
In der heutigen Welt scheint die Selbstoptimierung 
überall Thema zu sein. Immer gibt es etwas Neues, 
was getan werden muss, damit man zu der besten 
Version von sich selbst gelangen kann. Dies reicht 
von einfachen Routinen bis hin zu kompletten Um-
stellungen der Lebensweise. Per Definition ist die 
Selbstoptimierung ein Prozess zur (übermäßigen) 
freiwilligen Anpassung an äußere Zwänge und ge-
sellschaftliche Erwartungen oder Ideale. Das Ziel 
liegt dabei in der fortwährenden Optimierung des 
Selbst.
Weshalb also ist die Selbstoptimierung ein an man-
cher Stelle problematisches Konzept? Um einer 
Antwort auf diese Frage näher zu kommen, muss 
vorerst eine bestimmte Eigenschaft des Menschen 
beleuchtet werden. Die Eigenschaft, sich konstant 
mit anderen zu vergleichen. Auf eben diese Eigen-
schaft geht die Theorie des sozialen Vergleichs von 
Leon Festinger (1919-1989) ein. Diese besagt, dass 
Menschen ihren eigenen sozialen und persönlichen 
Wert danach bestimmen, wie sie im Vergleich zu 
anderen dastehen. Daraus kann das Individuum 
Überlegenheit sowie Unterlegenheit ableiten. Somit 
beeinflusst dieser Prozess direkt das eigene Selbst-
wertgefühl, aber auch die Motivation zur Übernah-
me von Verhaltensweisen und Einstellungen, die 
bei anderen beobachtet werden. Diese Form der 
Anpassung an unser Umfeld ergibt ebenfalls Sinn, 
wenn wir unsere Entwicklungsgeschichte betrach-
ten. In der Steinzeit war es – viel stärker als heute 
– notwendig in einer Gruppe zu leben, da man so 
die größten Überlebenschancen hatte. Es war dabei 

essentiell, sich regelmäßig mit anderen Individuen 
zu vergleichen, um sich dem sozialen Umfeld an-
passen zu können und damit akzeptiert zu werden. 
In der heutigen Zeit kann der Vergleich mit anderen 
Menschen jedoch mehr negative als positive Effekte 
haben.
Die Orte, an denen der Vergleich stattfindet, sind 
zumeist in den sozialen Medien. Plattformen wie 
Instagram, TikTok, Snapchat und Facebook sind für 
die meisten Jugendlichen ein Zugang in eine ande-
re Welt. Hier kann man in die Leben von anderen 
eintauchen und sich inspirieren lassen. Während 
dies in der Theorie ein sehr lehrreicher Ort zu sein 
scheint, sieht die Realität anders aus. Besonders 
bei Jugendlichen, die heute sehr viel Zeit auf Social 
Media verbringen, wird das zum Problem, denn die 
Influencer dieser Plattformen teilen oft unrealisti-
sche Erfahrungen und unerreichbare Ziele. Von dem 
perfekten Körperbild bis hin zu dem perfekten Le-
ben. Alles ist zu finden. Jeder, der das sieht, aber vor 
allem junge Menschen, vergleichen sich direkt oder 
indirekt mit diesen unrealistischen Standards und 
verfolgen Ziele, die nicht zu erreichen sind. Speziell 
wenn es zum perfektem Leben kommt, gibt es dafür 
Unmengen an Tipps im Internet, dabei auch für die 
Selbstoptimierung. Hier gibt es Routinen und Re-
geln, die befolgt werden müssen um diese Version 
von sich selbst überhaupt erreichen zu können. Das 
Problem hier ist jedoch, dass beim Versuch, sich 
selbst zu optimieren, eher andere kopiert werden 
um in ein realitätsfernes Narrativ zu passen. Hier ein 
Beispiel um dies zu veranschaulichen:
„So wie die Influencerin will ich sein: mit dem per-
fekten Körper, wunderschönen Haaren und ihrer 
Produktivität.“ (Ich und viele andere Mädchen – als 
wir 14 Jahre alt waren.)
Besonders junge Mädchen zeigen einen problema-
tischen Umgang mit den sozialen Medien. Sie ver-
gleichen sich konstant mit anderen auf genannten 
Plattformen und haben keine Vorstellung wie eine 
wahre, individuell optimierte Version von sich aus-
sehen könnte, da sie in den sozialen Medien nur 
die besten und schönsten Momente der Influen-
cer vorfinden. Teilweise wird zudem noch bearbei-
tet und gelogen, um bestimmte Produkte an die 
Abonnenten zu vermarkten, mit dem Ziel möglichst 
hohe Einnahmen zu generieren. So gibt es zahlrei-
che Produkte, die dabei helfen sollen sich selbst zu 



4140Seiten /Essays

optimieren. Sei es die eine App, wo man seine Ge-
wohnheiten Tag für Tag abhaken kann oder das pre-
Workout Pulver, das einem den Körper der Träume 
verspricht. Die Sozialen Medien sind nicht real.
Ist es also generell schlecht, sich mit anderen zu 
vergleichen? Und was bedeutet dies für die Selb-
stoptimierung?
Erst durch den Vergleich werden „Defizite“ in allen 
Formen erkannt. An einigen Stellen kann dies sicher 
nützlich sein: der Vergleich in der Schule, wo man 
plötzlich merkt, dass alle mit aufrechtem Rücken 
sitzen, man selbst aber halb auf dem Tisch liegt und 
schnell die Haltung korrigieren muss. Nun verbleibt 
es aber leider nicht bei solchen Kleinigkeiten, die 
uns im Alltag helfen können.
„Vergleichen ist das Ende des Glücks und der An-
fang der Unzufriedenheit“ Søren Kierkegaard (1813-
1855).
So kann, wie Kierkegaard es beschreibt, ein (kons-
tanter) Vergleich mit anderen Menschen zu starker 
Unzufriedenheit über Dinge führen, die einen davor 
nicht gestört haben oder gar nicht aufgefallen sind. 
Denkt man über seine „Defizite“ nach und wann 
diese angefangen haben einen zu stören, so wurden 
diese in der Regel erst durch einen Vergleich „aufge-
deckt“. Heutzutage wird dies durch die permanente 
Konfrontation mit den sozialen Medien weiter ver-
stärkt.
Wie gehen die Menschen dabei vor, die bestmögli-
che Version von sich selbst zu erlangen?
Der Vergleich mit anderen kann wie ein Katalysator 
einer chemischen Reaktion gesehen werden. Ein Ka-
talysator, der eine Reaktion beschleunigen soll, bei 
der das Endergebnis die Selbstoptimierung ist. Da-
bei wird häufig vergessen, dass die Selbstoptimie-
rung ein Prozess ist, welcher nicht einfach endet. So 
werden Menschen, die sich mit anderen verglichen 
haben, nicht einfach mit dem Vergleichen aufhören 
können. Es wird immer jemand besseres geben, ein 
nächstes Ziel, eine bessere Version, die man verfol-
gen muss, um selbst der/ die Beste zu werden. Eine 
„perfekte“ Version von sich selbst, kann es damit nie 
geben.

Warum, also, sich nicht einfach selbst akzeptieren 
und nicht versuchen, sich andauernd zu optimie-
ren?
Die Selbstakzeptanz ist ebenfalls ein Prozess, der 
jedoch weniger mit dem Vergleichen zu tun hat, 
sondern mehr mit einer Auseinandersetzung mit 
sich selbst und den eigenen Eigenschaften. So ein-
fach es auch klingt, ist dieser Prozess wahrlich kom-
pliziert. Es liegt in der Natur des Menschen sich mit 
anderen zu vergleichen, was diesen Prozess so her-
ausfordernd macht.
Daher ist es wichtig, sich mit sich selbst zu befassen 
und sich zu akzeptieren, so wie man ist. Dies bedeu-
tet gleichzeitig nicht, dass jede Eigenschaft einfach 
hingenommen werden muss. Eigenschaften, welche 
die mentale oder die physische Gesundheit von sich 
selber oder Menschen im Umkreis beeinträchtigen, 
sollten nicht einfach akzeptiert werden.
Zugleich führt die Akzeptanz allein nicht zu Verbes-
serung und kann auch eine gesunde Selbstopti-
mierung nicht ersetzen. Eine Person die sich selbst 
akzeptiert, kennt sich selber, das heißt den eigenen 
Körper und den eigenen Geist. Dies kann als Grund-
lage dienen um sich persönlich zu verbessern, da 
man, im optimalsten Fall, die eigenen Stärken und 
Schwächen kennt.
Nun, verehrte*r Leser*in, jetzt merken Sie wahr-
scheinlich, dass hier nicht mehr der Fokus auf einer 
toxischen „Optimierung“, sondern auf einer indivi-
duellen (Selbst-)Verbesserung liegt und dass dies 
das Ziel eines jeden sein sollte. Nicht unrealistische 
Ziele verfolgen, sondern jeden Tag besser sein als 
am Tag zuvor. Zu wissen, wer man ist und welche Fä-
higkeiten man besitzt. Sich mit dem (vergangenen) 
Selbst vergleichen, statt mit anderen „Vorbildern“.
So fordere ich Sie dazu auf, das Handy beiseite zu 
legen und vielleicht sogar den einen oder anderen 
Influencer, der unrealistische Standards setzt, zu 
entfolgen. Gehen Sie raus, machen Sie einen Spa-
ziergang und denken Sie darüber nach, was Sie 
heute getan haben oder noch tun können, um, wenn 
auch nur ein kleines bisschen, besser zu sein als 
gestern.

Quellen:
Duden, Definition, Selbstoptimierung
https://www.duden.de/rechtschreibung/Selbstoptimierung

Bierhoff, Hans-Werner, (2021) sozialer Vergleich, in: Dorsch Lexikon der Psychologie,
https://dorsch.hogrefe.com/stichwort/sozialer-vergleich

Wehrle, Martin, (2012) Das Zitat… und Ihr Gewinn, in: Zeit Online,
https://www.zeit.de/2012/36/C-Beruf-Coach-unsinniger-Vergleich-Kierkegaard

Essays zum Thema 

„In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen.  
Es gibt Folgen.“ (Robert G. Ingersoll)

Tobias Klein
Konrad-Heresbach-Gymnasium Mettmann



4342Seiten /Essays

Essay zum Thema 

„In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen. Es 
gibt Folgen.“ (Robert G. Ingersoll)

Tobias Klein
Jahrgangsstufe EF
Konrad-Heresbach-Gymnasium Mettmann
Betreuender Lehrer: Stefan Castelli

Ein Geschenk an die Natur: Die Moral des Menschen

 „In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Stra-
fen. Es gibt Folgen.“ 
~ Robert Green Ingersoll 
Ja? Das kommt ziemlich endgültig daher, oder? Um 
dies zu beantworten, lohnt es sich den Inhalt des 
Zitats zu präzisieren. Ingersoll stellt die These in 
den Raum, dass die Natur selbst völlig wertefrei ist, 
dass die Natur keine Moral kennt. Da wir aber fest-
stellen können, dass die Menschheit eine mehr oder 
weniger einheitliche Moral besitzt, muss Ingersoll 
schlussfolgern, dass Moral ein menschliches Kon-
strukt ist. Diese These gilt es zu hinterfragen. Die 
Kernfrage, die ich versuche zu beantworten, ist fol-
gende: Worin liegt der Ursprung der Moral? – In der 
Natur oder beim Menschen selbst? 
Ingersolls Aussage beruht auf einer fundamentalen 
Beobachtung: Die Natur kennt kein Gut und Böse, 
sie urteilt nicht. Wird ein Dorf durch ein Erdbeben 
dem Erdboden gleichgemacht, so ist das kein Akt 
der Bestrafung, sondern ein geologischer Prozess, 
ein seismisches Ereignis. Reißt der Löwe die Antilo-
pe, folgt er keinem moralischen Kalkül – er handelt 
aus Instinkt, nicht aus Bosheit. Die Natur „belohnt“ 
den Löwen nicht und „bestraft“ die Antilope nicht. 
Was in ihr geschieht, ist Resultat der Ausgangsbe-
dingungen – nicht von Gerechtigkeit. Diese Beob-
achtung lässt sich wissenschaftlich stützen: Die Na-
tur folgt keinem ethischen Leitfaden, es überleben 
schlicht die Angepassten. Entwickeln sich ethische 
Züge wie Kooperation in einer Art, dann nur des-
halb, weil es der Anpassung, dem Überleben dient 
– nicht, weil es moralisch ‚gut‘ wäre. Ein klassischer 
‚Sein-Soll-Fehlschluss’: Nur weil etwas so ist, heißt 
es nicht, dass es so sein soll. Ein Baby zum Bespiel 
kann mit Fehlbildungen geboren werden. Nur weil 
die Fehlbildung existiert, heißt dies nicht, dass sie 

das auch soll. Nach jeder uns bekannten Moralvor-
stellung kann das Baby noch keine Schuld getrof-
fen haben, welche diese ‚Bestrafung‘ rechtfertigen 
würde. Es bleibt wieder die Erkenntnis: Die Natur 
handelt völlig willkürlich, ohne Wertesystem. Hätte 
die Natur ein Wertesystem, hätte das Baby keine 
Fehlbildung, hätte meine Schwester kein Diabetes 
Typ 1, hätte ich keine schulischen Vorteile. Die Na-
tur selbst urteilt nicht über das Leiden, dient es der 
Evolution, erzeugt sie es. Damit widerspricht sie je-
dem moralischen Wunsch nach Gerechtigkeit. Diese 
Tatsache kann irritieren. Denn wenn die Natur mora-
lisch neutral ist, dann muss unsere Moral aus einer 
anderen Quelle stammen – vielleicht allein aus dem 
Menschen. 
Eine erste Quelle bietet die soziobiologische Pers-
pektive. Auch bei Tieren – insbesondere bei höheren 
Primaten – lassen sich Verhaltensmuster erken-
nen, die eine Art ‚abgespeckte‘ Moral darstellen: 
Empathie, Altruismus, Kooperation, teilweise sogar 
Bestrafungen sozialen Fehlverhaltens. Es lässt sich 
folgern, dass moralisches Verhalten evolutionär 
vorteilhaft war: Es erleichtert das Zusammenle-
ben in Horden und erhöht die Überlebenschancen 
durch gegenseitige Hilfe. Der Mensch – eine hoch-
entwickelte, soziale Spezies – hat diese Fähigkeiten 
weiter kultiviert. Dieser Deutung nach ist Moral ein 
Werkzeug zur Sicherung der Zusammenarbeit. Eine 
evolutionäre Überlebensgarantie. Doch dies erklärt 
nur das Wie, nicht das Warum. Die Anschauung der 
Moral als reines Überlebensinstrument bleibt zu 
oberflächlich. Moral äußert sich nicht nur im prag-
matischen Verhalten, sondern auch in Idealen und 
Prinzipien, die dem – evolutionär gesehen – funda-
mental wichtigen Selbsterhalt nicht selten wider-
sprechen. Menschen opfern sich für andere, handeln 
gegen ihre Interessen und streben nach Gerechtig-
keit, wo sie selbst keinen Nutzen draus ziehen. Ver-
schiedenste philosophische Theorien versuchen, 

diesen Punkt zu erklären. David Hume etwa begriff 
Moral als Gefühl, das aus menschlicher Empathie 
entsteht. Immanuel Kant hingegen sprach von einer 
Vernunft, die der Mensch besitze. Eine Vernunft, mit 
der der Mensch in der Lage sein soll, das moralisch 
Richtige aus Pflicht zu erkennen und dann auch zu 
tun. Ohne Rücksicht auf die Konsequenzen. So ver-
langt Kants ‚kategorischer Imperativ’ ausschließlich 
nach der Maxime zu handeln, die jederzeit auch all-
gemeines Gesetz sein könne. Eine Notlüge – so no-
bel ihr Grund auch sein mag – ist nach Kant verbo-
ten, da Lügen im Allgemeinen nicht toleriert werden 
sollte. Diese Regel ist aus reiner Vernunft abgeleitet 
und erhebt universellen Anspruch – welchen viele 
kritisieren. Ob nun Gefühl oder Vernunft – deutlich 
wird: Moral ist kein einfacher Instinkt, sondern ein 
Ausdruck geistiger Leistung. Der Mensch schafft 
sich Grundregeln, die nicht auf Evolution basieren, 
sondern auf dem Verlangen nach Sinn und Ordnung. 
Er konstruiert eine Welt, in der nicht nur die Star-
ken siegen, sondern auch die Schwachen geschützt 
werden - auch wenn die Natur dies nicht für nötig 
hält. Diese Fähigkeit unterscheidet uns von ande-
rem Leben dieses Planeten. Sie erlaubt es uns, un-
ser Blickfeld vom bloßen Überleben auf Verantwor-
tung für mehr als uns selbst zu erweitern. So wird 
Moral zu einem menschlichen Beitrag, nicht zum 
Naturphänomen. 
Schauen wir uns diesen menschlichen Beitrag an ei-
nem Fallbespiel an: Wir Menschen führen eine rote 
Liste gefährdeter Arten. Viele davon sind erst durch 
menschliche Taten gefährdet worden, ein Großteil 
aber droht aufgrund rein natürlicher Ereignisse aus-
zusterben. Obwohl wir bei weitem nicht genug tun, 
investieren wir eine Menge Arbeit in die Erhaltung 
dieser Tierarten. Wir bauen Zuchtzentren, schrän-
ken unsere Freiheiten ein – etwa beim Bau von neu-
en Siedlungen – oder siedeln alte Siedlungen um. All 
das aus rein moralischen Gründen. Schlichtweg, weil 
wir uns für ihr Überleben verantwortlich fühlen. Die 
Natur hingegen kennt diese Verantwortung nicht. 
Greifen wir nicht ein, übernimmt die Natur mit dem 
Mechanismus der natürlichen Selektion und bevor 
man sich versieht, ist die Art Geschichte und wird 
nie wieder gesehen werden. Es ist also menschliche 
Moral, die aktiv in natürliche Prozesse eingreift und 

zu Handlungen führt, die der Natur fremd sind, ihr 
im Endeffekt aber dienen. Wir Menschen überneh-
men Verantwortung, wo es die Natur nicht tut. Ob 
die Arten erst durch Menschen oder auch ohne sie 
von Ausstreben bedroht sind, läuft im moralischen 
Kontext aufs Selbe hinaus: Unser Eingreifen ist nicht 
durch natürlichen Zwang motiviert, sondern durch 
einen inneren moralischen Antrieb. 
Die Natur aber kennt solche Regungen nicht. Für sie 
ist Artensterben kein Verlust, sondern Teil des stän-
digen Wandels. Sie kennt keine Rücksicht, keinen 
Sinn für Gerechtigkeit. Wenn wir also handeln, tun 
wir das nicht, weil die Natur es verlangen würde – 
sondern obwohl sie genau dies nicht tut. Wir setzen 
ihr die ihr befremdliche Idee entgegen, dass jedes 
Leben einen Wert hat, unabhängig von seinem Nut-
zen oder seinen Überlebenschancen. Es ist also der 
Mensch, der das Artensterben als Verlust begreift. Es 
ist der Mensch, der daraufhin handelt und eingreift. 
Dieses Eingreifen ist keineswegs natürlich – aber 
gerade deshalb ist es bedeutsam. Es ist Ausdruck 
einer kultivierten Ethik, die so in der Natur nicht vor-
kommt. Und darin liegt die Kraft der menschlichen 
Moral: Sie macht uns nicht zu bloßen Produkten der 
Natur, sondern zu ihren Mitgestaltern. Und von die-
sem Gestaltungsrecht – Gestaltungsobligation viel-
mehr – gilt es aktiv und verantwortlich Gebrauch zu 
machen, um unsere Moral der Natur zu schenken. 
Ingersoll behält also recht: Die Natur kennt weder 
Strafen noch Belohnungen – sie kennt nur Folgen. 
Doch gerade deshalb entwickelten wir Menschen 
eigene Maßstäbe. Wir entwickelten eine Moral, die 
nicht der Natur entspringt, sondern sich auf sie 
richtet. Ein System, das Leiden nicht hinnimmt, nur 
weil es natürlich ist. Moral entspringt also nicht der 
Natur – sie entspringt dem Menschen. Und genau 
darin liegt ihr Wert: Moral ist ein bewusster Ent-
schluss mehr sein zu wollen als ein Produkt des Zu-
falls, mehr als ein Überlebensmechanismus. Moral 
erhebt uns über die bloße Natur und gibt uns die 
Möglichkeit ihr etwas zurückzugeben: Empathie, 
Verantwortung, Gerechtigkeit. 
So gesehen ist die Moral ein Geschenk – ein Ge-
schenk der Menschen an die Natur. Ein Geschenk, 
das diese Natur niemals einfordern, aber dringend 
gebrauchen kann.



4544Seiten /Zitate

Zitate aus den Essays 2025 zum Thema

„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich 
ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)

„Trotz aller Gefahren birgt Denken aber auch eine enorme schöpferische Kraft: Es erschafft neue Wirklich-
keiten. Jeder Fortschritt, jede gesellschaftliche Veränderung und jede kreative Idee beginnen mit einem 
Gedanken. Wer denkt, sprengt die Grenzen des Bestehenden und öffnet den Raum für Neues. Gerade des-
halb wird das Denken oft als gefährlich empfunden – nicht, weil es zerstört, sondern weil es transformiert.“

Gina Geläzius, Gesamtschule Marienheide

„Ein Gedanke ist vergleichbar mit einem Sonnenstrahl. Zusammen ergeben alle Lichtstrahlen das Licht 
der Sonne. Das Denken ist wie das Licht, weil es aus allen Gedanken zu bestehen scheint.“

Sophie Scheer, Erzbischöfliche Marienschule Opladen

„Unser Denken ist ein Wunder – eines, das meist nicht wirklich wahrgenommen wird. Es kann sowohl als 
Segen wie auch als Fluch dienen, sowohl für uns selbst als auch für andere Menschen um uns herum. Han-
nah Arendt bezog sich mit ihrem Zitat eben auf diese Gefahr, dass solche Macht eine große Verantwortung 
birgt, dem kann ich zustimmen.“

Sarah Stettner, Dietrich-Bonhoeffer-Gymnasium Neunkirchen

Zitate aus den Essays 2025 zum Thema

Selbstoptimierung

„Manchmal ist das Produktivste, was du tun kannst, gar nichts. Manchmal ist das Wichtigste, woran du 
arbeiten solltest, deine Selbstwahrnehmung. Es ist in Ordnung, sich auch einmal auszuruhen, solange du 
an dir arbeitest. Sich selbst zu verurteilen aufgrund der Annahme, nicht besser geworden zu sein – das 
ist die wahre Niederlage, die durch das Gedankengut, das von negativer Selbstwahrnehmung geprägt ist, 
entsteht.“

Nina Melissa Abram, Peilizaeus-Gymnasium Paderborn

„Der Mensch trägt kein Schwert mehr am Gürtel, aber einen Fitnesstracker ums Handgelenk. Der Mensch 
kämpft nicht mehr gegen Drachen, aber gegen sich selbst, gegen die Unvollkommenheit. Der Mensch ist 
nicht mehr im Duell mit anderen Burgen, sondern im ewigen Duell mit dem Spiegelbild.“

Annabell Geheb, Bettine-von-Arnim-Gesamtschule Langenfeld

„Doch gerade, weil Selbstoptimierung so vielversprechend scheint, wird sie oftmals mit der Selbstver-
wirklichung verwechselt. Letztere beschreibt das Ziel der persönlichen Entfaltung, die Verwirklichung des 
wahren Potenzials – ganz unabhängig von extrinsischem Druck. Sie ist ein innerer, natürlicher Drang nach 
Wachstum und hat für jede Person eine individuelle Bedeutung.“ 

Beyza Kayisi, Norbert-Gymnasium Knechtsteden

„Immer perfekt sein, und noch wichtiger: immer perfekter! Und bloß keine Fehler machen! Himmel, davor 
haben wir Angst. Hier, das musst du schaffen, mach das auch noch, und zieh das hier noch zusätzlich 
durch. Du sagst, das kannst du nicht, das geht zu schnell, das ist zu schwer? Tja, dann lassen wir dich hier. 
Wir winken dir noch, wenn du möchtest.“

Antonia Törnig, Konrad-Heresbach-Gymnasium Mettmann



47Seiten /Zitate/Vorausschau Litertaurseminar 2024 46

Zitate aus den Essays 2025 zum Thema 

„In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen.  
Es gibt Folgen.“ (Robert G. Ingersoll)

„Hallo, du. Hier ist Gott! Nur kurz: Deine Lieblingstasse, ja genau die, die gestern zerbrochen ist – das war 
ich. Warum? Na ja, irgendwie musste ich dich ja bestrafen, dafür, dass du dem netten Herrn nicht die Tür 
aufgehalten hast. Beschwer dich jetzt nicht. Alle wollen doch immer, dass ich sie leite. Ja, die „leitende 
Hand“ nennen sie mich doch. Und wie soll ich dich bitte leiten, wenn nicht durch Strafe und Belohnung? 
Na komm, sag es mir. Das liegt schließlich in meiner und somit in der Natur der Welt. Oder nicht?“

Antonia Oppermann, Mathilde Anneke Gesamtschule Münster

„Die Natur ist ein geschlossenes System, welches durch Selbstregulation ein Gleichgewicht erreicht, was 
sich gut am Klimawandel erkennen lässt, da die Natur uns Menschen nicht bestraft, sondern nur auf das 
Handeln von uns Menschen reagiert. Aufgrund der Tatsache, dass die Natur ein kausales System ist, wel-
ches auf dem Prinzip von Ursache und Wirkung basiert, entstehen Kettenreaktionen, die als Selbstregula-
tion auf das Netz von Handlungen reagieren, um die erneute Herstellung des Gleichgewichts zu sichern.“

Fabian Rademacher, Friedrich-Leopold-Woeste-Gymnasium Hemer

„Kein Donner, kein Gott, kein Mitleid! Niemand spricht es aus und doch trifft es uns jeden einzelnen Tag: 
die Folge. Nichts bleibt folgenlos. Du irrst dich, wenn du glaubst, dass du entkommen könntest. Denn die 
Natur ist ungerecht und vergisst nicht. Und das nicht aus Zorn, Trauer oder Rache – sondern aus Kon-
sequenz. Jeder, der das versteht und akzeptiert, erkennt, dass wir beginnen müssen, Verantwortung zu 
tragen.“

Carolina Rütter, Bischöfliches St. Josef Gymnasium Bocholt

Vorausschau auf das Literaturseminar 2025 in Frankfurt am 

Main (27.-30. Oktober 2025) – das vorläufige Programm

Montag, 27. Oktober 2025

13:00–14:00 Uhr 	Ankunft & Check-in: 	 Jugendherberge 
						      Mittagessen neben dem Romantik Museum
15:00 Uhr				    Begrüßung der Gewinnerinnen und Gewinner im Romantik 		
						      Museum
15:00–18:00 Uhr				   Führung zu Füssli; Goethe-Haus & Kreatives Schreiben zu 		
						      Füsslis Nachtmahr
18:30 Uhr 				    Abendessen

Dienstag, 28. Oktober 2025 

09:00–12:00 Uhr 			   Workshop mit Dr. Daniela Danz, Romantik Museum
12:00–13:00 Uhr  			   Mittagessen
13:00–16:00 Uhr  			   Fortsetzung Workshop, Romantik Museum
17:00–19:00 Uhr  			   Öffentliche Preisverleihung
19:30 Uhr  				    feierliches Abendessen

Mittwoch, 29. Oktober 2025

10:00–11:00 Uhr 	 			   Führung Paulskirche (Thema: Demokratie)
11:30–12:30 Uhr  	 			   Caricatura-Museum, Führung
13:00–14:00 Uhr  	  		  Mittagessen 
14:00–17:00 Uhr 	 			   Besuch der Bildungsstätte Anne Frank
18:30 Uhr 				    Abendessen

Donnerstag, 30. Oktober 2025

10:00–11:00 Uhr 				   Führung: Caspar David Friedrich im Romantik Museum
13:00 / 14:00 Uhr 			   Abfahrt der Teilnehmenden



4948Seiten /Rückblick Schreibseminar 2023

Zwei Rückblicke auf das Schreibseminar 2024 in Marbach 
am Neckar

Montag
Es war Montagmorgen, als wir uns am Kölner 
Hauptbahnhof versammelten, gespannt und voller 
Vorfreude auf die kommende Woche. Nach dem 
Sammeln und Suchen aller Teilnehmer machten wir 
uns gemeinsam auf den Weg zum Gleis und stie-
gen in unseren ICE ein. Kaum hatten wir Platz ge-
nommen, begann die Reise mit einer kleinen Über-
raschung: Jeder erhielt einen Essayband, der die 
Arbeiten der anderen Teilnehmer enthielt. Sofort 
vertieften wir uns in die Essays und bekamen einen 
ersten Eindruck von den Gedanken unserer Mitrei-
senden. Die Zugfahrt war geprägt von einer ange-
nehmen Mischung aus schweigendem Lesen und 
leisen Gesprächen, in denen wir uns über die Texte 
austauschten und die ersten Gemeinsamkeiten ent-
deckten. 
Auch das Programm für die Woche wurde uns vor-
gestellt, und der Anblick des prall gefüllten Zeitplans 
ließ die Spannung weiter steigen. Die kommenden 
Tage versprachen eine Mischung aus intensiven 
Workshops, Exkursionen und gemeinsamen Erleb-
nissen. Die Zugfahrt verlief ohne größere Kompli-
kationen, auch wenn wir kurzzeitig auf Schienener-
satzverkehr angewiesen waren und die Umstiege in 
Stuttgart mit längeren Wegen und kleinen Verspä-
tungen verbunden waren.
Am späten Nachmittag kamen wir schließlich in 
Marbach am Neckar an und bezogen unsere Unter-
kunft. Nach einer kleinen Einweisung erkundeten 
wir das Gelände und bekamen einen Eindruck von 
unserer Umgebung. Die Zimmer befanden sich in 
einem separaten Gebäude auf dem Campus der 
Schillerhöhe – ein idyllischer Ort, umgeben von Na-
tur und geprägt von einer ruhigen, kreativen Atmo-
sphäre. Die Zimmer waren gemütlich und schlicht, 
doch das, was uns sofort faszinierte, war die Dach-
terrasse, die einen weiten Blick über die Umgebung 
bot und schnell zu dem Lieblingsort der Gruppe 
wurde. Besonders ins Auge fiel uns eine ungewöhn-
liche Ölmine, die in der Ferne zu sehen war. Wir dis-
kutierten darüber, was sie wohl mit Schiller oder der 
Literatur im Allgemeinen zu tun haben könnte, und 
amüsierten uns über die kuriosen Gedanken, die wir 
zu ihrer Bedeutung entwickelten.
Nach dem Zimmerbezug machten wir uns gemein-
sam auf den Weg zu einem nahegelegenen Res-
taurant, um den ersten Abend zu verbringen. Das 

Abendessen war geprägt von lebhaften Unterhal-
tungen und ersten intensiven Gesprächen. Schnell 
merkten wir, dass wir mehr gemeinsam hatten als 
nur das Interesse an Essays und Literatur – gemein-
same Hobbys, ähnliche Erlebnisse und Interessen 
fernab der Literatur wurden entdeckt und geteilt. 
Nach dem Abendessen ließen wir den Abend auf der 
Dachterrasse ausklingen, spielten ein paar Runden 
Tischtennis und genossen den Sonnenuntergang. 
Ein kleiner Zwischenfall sorgte noch für eine lustige 
Erfahrung, als ein Teilnehmer seine Zimmerkarte im 
Zimmer vergessen hatte und daraufhin spontan in 
einem anderen Zimmer übernachten musste. 

Dienstag
Am Dienstag begann der Tag mit einem gemeinsa-
men Frühstück, bei dem die Vorfreude auf den ersten 
Workshop spürbar war. Nach dem Frühstück fand 
der Workshop mit dem Autor Christian Filips statt, 
der uns tiefe Einblicke in die Kunst der Lyriküberset-
zung gab. Die nächsten Stunden verbrachten wir da-
mit, uns mit den Feinheiten und Herausforderungen 
des Übersetzens von Gedichten auseinanderzuset-
zen. Filips brachte uns nicht nur die theoretischen 
Grundlagen nahe, sondern ließ uns auch selbst 
Übersetzungen anfertigen. Dabei standen wir vor 
der Aufgabe, verschiedene Wortbedeutungen und 
Interpretationen abzuwägen und diskutierten lange 
über Nuancen, die auf den ersten Blick unscheinbar 
wirkten, aber große Bedeutung hatten. Der Work-
shop förderte nicht nur unser sprachliches Ver-
ständnis, sondern auch unseren philosophischen 
Blick auf die Literatur. Philips las uns einige seiner 
eigenen Übersetzungen vor und gab uns ein Gefühl 
dafür, wie Gedichte über Sprachgrenzen hinweg 
neue Bedeutungen entfalten können.
Nach dem Workshop hatten wir etwas Freizeit, be-
vor am Abend die Preisverleihung stattfand. Hier 
hatten wir die Möglichkeit, Auszüge aus unseren Es-
says vorzutragen und uns gegenseitig zu feiern. Es 
war ein besonderes Gefühl, die eigenen Gedanken 
und Texte vor den anderen Teilnehmern und Ehren-
gästen zu präsentieren und die Vielfalt der Ideen zu 
erleben, die jeder von uns mitbrachte. Die Preisver-
leihung endete mit Gruppenfotos, Urkunden und 
einer ausgelassenen Stimmung, die uns weiter ins 
nächste Restaurant begleitete. Passend zum An-
lass ging es in ein kleines, charmantes italienisches 

Lokal, das von nur zwei Personen betrieben wurde. 
Trotz der Einfachheit war das Essen fantastisch, und 
die Atmosphäre war entspannt und familiär. 
Zurück in der Unterkunft kauften wir noch einige 
Snacks und Getränke ein - die Getränke gab es an 
einem Automaten in Keller, an welchem man sogar 
noch in D-Mark bezahlen konnte - und ließen den 
Abend wieder auf „unserer“ Dachterrasse ausklin-
gen. Der Abend war geprägt von Gelächter und wir 
erzählten uns gegenseitig viele Geschichten.

Mittwoch
Der Mittwoch, unser letzter vollständiger Tag, be-
gann nach wenig Schlaf schneller als erwartet und 
bot noch einmal ein volles Programm. Nach dem 
Frühstück wurden wir durch die Bild- und Objekt-
sammlung des Deutschen Literaturarchivs geführt. 
Die Führung war ein besonderes Erlebnis, da wir 
seltene und kuriose Gegenstände aus der Welt der 
Literatur zu sehen bekamen – darunter Schillers 
Socken und eine Shampooflasche, die mit Gedich-
ten bedruckt war. Der Leiter erklärte uns, wie das 
Sammeln und Ausstellen literarischer Objekte funk-
tioniert und welche Bedeutung diese Artefakte für 
das Verständnis der Literaturgeschichte haben. Die 
Führung eröffnete uns eine neue Sichtweise auf die 
Literatur und die Menschen dahinter.
Anschließend wurden wir durch das Schriftarchiv 
geführt, wo uns handgeschriebene Dokumente und 
persönliche Relikte berühmter Autoren präsentiert 
wurden. Besonders beeindruckend war das Schul-
zeugnis von Franz Kafka, das zeigte, dass er keines-
wegs ein schlechter Schüler war. Auch Erich Käst-
ners Schulbücher mit kleinen Zeichnungen darin 
gaben uns ein Bild von Kästner als kreativen jungen 
Schüler.
Nach einem gemeinsamen Mittagessen – aus-
nahmsweise ohne Maultaschen – nahmen wir an 
einem Workshop im Deutschen Literaturmuseum 
der Moderne teil. Dort hielten wir Kurzvorträge über 

Texte, die sich mit dem Thema Reisen beschäftigten. 
Von poetischen Beschreibungen über erzwungene 
Exile bis hin zu spirituellen Reisen unter Drogenein-
fluss – die Vielfalt der Texte war beeindruckend und 
regte zu lebhaften Diskussionen an. Ein weiteres 
Highlight war die temporäre Kafka-Ausstellung, die 
durch moderne Technik wie VR-Brillen ergänzt wur-
de und uns tiefe Einblicke in Kafkas Werk ermöglich-
te.
Der Abend führte uns zum Schiller-Geburtshaus, 
wo wir eine Idee von Schillers frühem Leben und 
Werk bekamen. Außerdem kauften wir im Geburts-
haus noch ein ganz besonderes Andenken und eine 
Beschäftigung für den Abend. Nach der Führung 
gingen wir gemeinsam in ein Restaurant, um den 
letzten Abend gebührend zu feiern. Das tatsächli-
che „Ausklingen“ des Abends fand natürlich wieder 
auf der Dachterrasse statt. Dort spielten wir Karten, 
schauten uns den Sonnenuntergang an und reflek-
tierten die Ereignisse der Woche. Ein besonders 
humorvoller Moment entstand, als Herr Gels am 
nächsten Morgen von den „kneipenähnlichen Ge-
räuschen“ berichtete, die ihm durch das Fenster bis 
spät in die Nacht Gesellschaft geleistet hatten.

Donnerstag
Am Donnerstag hieß es Abschied nehmen. Nach 
dem Kofferpacken und einem frühen Frühstück 
machten wir uns auf den Weg zum Bahnhof, um die 
Heimreise anzutreten. Eine unerwartete Bomben-
entschärfung in Bonn führte zu einer Umleitung und 
einer Verzögerung unseres ICEs, doch durch humor-
volle Durchsagen des Zugpersonals und die Gesell-
schaft der Gruppe wurde die Verspätung erträglich. 
Trotz der Umwege kamen wir alle wohlbehalten zu 
Hause an.

Benjamin Brinkmann, Gymnasium Porta  
Westfalica



5150Seiten /Rückblick Schreibseminar 2023

Zwei Rückblicke auf das Schreibseminar 2024 in Marbach 
am Neckar

Wie weit kann uns unsere Vorstellungskraft tragen? 
Sehr weit, wie wir, die Gewinner:innen des Essay-
Wettbewerbs 2024, auf der Marbach-Exkursion 
erleben durften. Lockte uns der erste Abend gera-
de so ins Turnerheim direkt hinter die Stadthalle, 
keine zehn Minuten von unserer Unterkunft ent-
fernt, führte uns der finale Mittwoch auf eine Reise 
durch die Vergangenheit vieler Schriftsteller:innen, 
besonders die von Schiller (inklusive 18.656 Schrit-
te!). Das Seminar mit dem deutschen Schriftsteller 
Christian Filips gab uns vorab einen Vorgeschmack 
auf die Reichweite, die Imagination erreichen kann. 
Nicht nur Schiller hat die Grenzen der menschlichen 
Einbildungskraft erkundet, indem er u.a. die Alpen, 
Italien oder Schottland in seinen Werken bereiste, 
ohne je persönlich einen Fuß in diese Ortschaften 
gesetzt zu haben. Auch James Baldwin schrieb Li-
teratur über die Einflüsse der Imagination. So wurde 
es unsere Aufgabe, sein Gedicht „Imagination“ zu 
übersetzen, womit auch gemeint war, es zu verste-
hen, dementsprechend zu interpretieren. Obwohl 
Baldwin gezielt für seine Zeit und Umstände ge-
schrieben hat - gegen Rassismus zur Zeit der Bür-
gerrechtsbewegung - hatten wir nicht das Gefühl, 
als würde uns das Zusammenspiel von Situation 
und Imagination weniger betreffen. Und was macht 
gute Literatur aus? Sie veraltet nicht. Genauso, wie 
im DLA nichts verstaubt. Das Archiv durften wir am 
nächsten Tag besichtigen. Und, abgesehen von einer 
gewissen Abneigung gegen Klaviere, weil die Flügel 
doch zu viel Platz einnehmen würden und viel Pfle-
ge beanspruchen, gab es wirklich alles - nicht nur 
Schillers Nachlass (wie Schreibtisch, Socken, Wes-
ten, undefinierte Tücher) - auch viele Kunstwerke 

von Else-Lasker-Schüler fanden sich dort wieder, so 
wie Bilder vom kleinen „Schäfchen, Rainer Maria Ril-
ke“ (auf Holzplättchen geklebt, damit sie langlebiger 
sind), Shampooflaschen und Totenmasken z.B. von 
Napoleon (diese obskuren Masken hat man sich 
früher gerne ins Schlafzimmer gehängt, besonders 
wenn sie die Unbekannte aus der Seine abbilden). 
Wir haben auch viel über die Selbstwahrnehmung 
der Schriftsteller: innen gelernt, beinah alle – egal 
ob Mann oder Frau – stützen in der „Bedeutsam-
keitspose“ ihren Kopf auf ihre Hand, ganz nach dem 
Motto: „Mein Kopf, vollgestopft mit Gedanken, ist so 
schwer, ich kann ihn kaum aus eigener Kraft tragen.“ 
Schiller würde dazu wohl sagen: „Und Hochmut ists, 
wodurch die Engel fielen, woran der Höllengeist die 
Menschen fasst.“ Die Führung durch das Archiv war 
für mich ein besonderes Highlight, durch das ich ei-
nen ganz neuen Bezug zu den Schriftsteller:innen 
gewonnen habe. Besonders die Handschriften 
weckten in mir ein Bewusstsein dafür, dass es sich 
bei Berühmtheiten wie Goethe und Schiller auch 
um Menschen gehandelt hat, die ein Alltagsleben 
geführt haben und so wie wir als Schüler:innen an-
gefangen haben. Mit seinem Zeugnis, beweist Kafka 
zum Beispiel, dass er ein „lobenswerter“ Streber mit 
„lobenswerten“ Noten war, was einen schönen Über-
gang zu der Ausstellung „Kafkas Echo“ geboten hat. 
In der Ausstellung, die ihn zu seinem 100-Jahrestag 
ehrt, stehen Giganten von Regalen, die andeuten, 
wie breit gefächert sich der Musterschüler von da-
mals inspirieren ließ (mitnichten leichte Lektüre). 
Das Museum der Moderne wird seinem Namen 
mehr als gerecht, von der wahnsinnigen Architektur, 
bis hin zur Technik, die uns mit unserer Vorstellung-

kraft ganz nah an die Schriftsteller führte und uns 
verhalf, sie auf ihren Reisen zu begleiten. Wer nun 
glaubt, dass wir mit dem guten Essen im „Ochsen“ 
unseren letzten Abend (oder überhaupt irgendeinen 
Abend nach den guten Abendessen, die wir in unter-
schiedlichsten, tollen Restaurants verbracht haben) 
beendeten, der irrt sich. Unsere Hirnzellen schweb-
ten wegen des ganzen Inputs jeden Tag mindestens 
bis zwei, nicht unüblich auch bis drei Uhr Nachts 
auf imaginären Reisen auf dem Dach des Collegien-
hauses, wo wir versuchten uns im Kartenspiel beim 
„Lügen“ zu erwischen. Mit frisch gepflückten Feigen 
und hin und wieder deftigen Philosophiesitzungen 
waren wir dort oben, wo es kaum kälter als im Ar-
chiv sein konnte, gut versorgt. Wenn man ganz ge-
nau lauschte, konnte man einen Elch aus der Ferne 
oder uns, wie wir Schwäbisch übten, hören. Sich mit 
voller Vorstellungskraft auf diese Reise einlassen zu 
können, verdanken wir auch unserer offenen Grup-
penkonstellation. Auf der Rückfahrt weigerten sich 
manche sogar, an früheren Stationen aus dem ICE 
auszusteigen (obwohl das die Rückfahrt wesentlich 
verkürzt hätte), um noch eine letzte Runde „Lügen“ 

mit Herrn Derpmann zu spielen. Vielmehr muss man 
wohl gar nicht sagen, um zu beweisen, dass es eine 
wahnsinnig tolle und spannende Reise war, die sich 
gelohnt hat und von der jeder von uns viel mitnimmt.
Sophie Holberg, Gesamtschule Langerfeld



53Seiten /Autorinnen und Autoren 52

Autorinnen und Autoren der Schreibseminare

Die Preisträgerinnen und Preisträger des Wettbewerbs „Deutsch: Essay“ werden zu einem viertägigen Se-
minar mit einer Schriftstellerin oder einem Schriftsteller eingeladen. Dabei geht es vorrangig um das Sch-
reiben fiktionaler Texte. 

Seit Bestehen des Wettbewerbs haben folgende Schriftstellerinnen und Schriftsteller das Literaturseminar 
in Marbach (2019 sowie 2021 und 2023: in Weimar) begleitet: 

2004 Patrick Roth www.patroth.info

2005 Annette Pehnt www.annette-pehnt.de/autorin.htm

2006 Peter Stamm www.peterstamm.ch

2007 Nico Bleutge www.literaturport.de/Nico-Bleutge/

2008 Sibylle Lewitscharoff www.suhrkamp.de/autoren/sibylle_lewitscharoff_7665.html

2009 Felicitas Hoppe www.fischerverlage.de/autor/Felicitas_Hoppe/14383

2010 Nora Gromringer nora-gromringer.de

2011 Nadja Einzmann www.fischerverlage.de/autor/Nadja_Enzmann/8576

2012 Angelika Overath www.randomhouse.de/Autor/Angelika-Overath/p222827.rhd

2013 Volker Demuth www.volkerdemuth.de

2014 Silke Scheuermann www.schoeffling.de/autoren/silke-scheuermann

2015 Rolf Lappert www.hanser-literaturverlage.de/autor/rolf-lappert

2016 Sudabeh Mohafez www.sudabehmohafez.de

2017 Elisabeth Edl https://www.hanser-literaturverlage.de/autor/elisabeth-edl/

2018 Dagmar Leupold https://www.wallstein-verlag.de/autoren/dagmar-leupold.html

2019 Kerstin Hensel www.kerstin-hensel.de

2020 Akos Doma www.rowohlt.de/autor/akos-doma.html

2021 Lena Gorelik www.lenagorelik.de

2022 José F.A. Oliver http://oliverjose.com/

2023 Nora Gomringer nora-gomringer.de

2024 Christian Filips https://www.engeler.de/filips.html

2025 Daniela Danz https://www.wallstein-verlag.de/autoren/daniela-danz.html



5554Seiten /Ausschreibung

21. Essay – Wettbewerb 2025 

der Berkenkamp-Stiftung  
in Zusammenarbeit mit dem  

Ministerium für Schule und Bildung 
des Landes Nordrhein-Westfalen  

Ausschreibung

Themen
1.	 „Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken an sich ist gefährlich.“ (Hannah Arendt)
2.	 Selbstoptimierung
3.	 „In der Natur gibt es weder Belohnungen noch Strafen. Es gibt Folgen.“ (Robert G. Ingersoll)

Teilnahmebedingungen
Zu einem der drei Themen ist ein Essay zu schreiben.

Der Essay darf maximal vier Seiten umfassen (Arial in Größe 11 oder Times New Roman in Größe 12, drei 
Zentimeter Rand, einzeilig geschrieben).
Teilnahmeberechtigt sind alle Schülerinnen und Schüler, die im laufenden Schulhalbjahr die Jahr-
gangsstufen EF und Q1 an Gymnasien, Gesamtschulen oder dem Bildungsgang „Berufliches Gymnasi-
um“ an Berufskollegs in Nordrhein-Westfalen besuchen. Da in diesem Schuljahr viele Gymnasien wegen 
des Wechsels von G8 zu G9 keine Jahrgangsstufe 12 (Q1) bilden, sind an diesen Schulen ausnahmsweise 
auch Einsendungen aus der Jahrgangsstufe 10 zulässig.
Jede Schule kann bis zu drei Arbeiten zum Wettbewerb einreichen. Sollten an einer Schule mehrere Essays 
geschrieben werden, muss die Schule eine Vorauswahl treffen.
Jede allgemeine Beratung durch eine Fachlehrerin oder einen Fachlehrer ist erwünscht, sollte sich aber auf 
die Gattung des Essays beschränken. Inhaltliche Hilfen sollten aus Gründen der Gleichbehandlung nicht 
erfolgen.

Zielsetzung
Durch das Verfassen von Essays soll der bewusste Umgang mit der deutschen Sprache und Literatur 
gefördert werden.

Preise
Alle Teilnehmerinnen und Teilnehmer des Wettbewerbs erhalten im Herbst 2025 eine Teilnahmeurkunde.
Zehn Schülerinnen bzw. Schüler werden als Gewinner des Wettbewerbs im Herbst 2025 zu einem mehr-
tägigen Literaturseminar mit einer Schriftstellerin oder einem Schriftsteller eingeladen. Ort und Zeitpunkt 
der Veranstaltung werden den Gewinnerinnen und Gewinnern rechtzeitig mitgeteilt.
Der beste Essay eines jeden der drei vorgegebenen Themen wird im Rahmen der Preisverleihung während 
des Literaturseminars eine Anerkennungsprämie in Höhe von 200 Euro erhalten.

Hinweise für die Preisträgerinnen und Preisträger
Da es sich um einen Landeswettbewerb handelt, kann der Gewinn des Wettbewerbs auf dem Abiturzeug-
nis bestätigt werden. Bei einer erfolgreichen Teilnahme kann der Gewinn des Wettbewerbs als Referenz bei 
einer Bewerbung um ein Stipendium geltend gemacht werden. Es empfiehlt sich, den Essay den Unterla-
gen beizufügen.

Zusendung
Die Essays sind bis Freitag, den 09.05.2025 (Einsendeschluss) über die betreuende Lehrerin / den 
betreuenden Lehrer oder durch die Teilnehmerinnen und Teilnehmer unter dem Stichwort „Essay-Wettbe-
werb Deutsch“ über folgende E-Mail-Adresse einzureichen:
Essaywettbewerb.deutsch@bezreg-muenster.nrw.de
Darüber hinaus ist ein Exemplar des Essays mit der eigenhändig unterschriebenen Erklärung über die 
selbständige Durchführung der Arbeit und der Zustimmung zu einer vollständigen oder teilweisen Veröf-
fentlichung (s. Hinweise) postalisch bis zum o.g. Datum an folgende Adresse zu senden:

	 Bezirksregierung Münster
	 z.H. Herrn LRSD Dietmar Schade
	 Dezernat 43, Zi. N2051
	 Stichwort: Essay-Wettbewerb Deutsch 2025
	 Albrecht-Thaer-Str. 9
	 48147 Münster

Im Kopf der Arbeit müssen sich dabei folgende Angaben befinden:
•	 Name, Anschrift und Geburtsdatum der Verfasserin bzw. des Verfassers
•	 E-Mailadresse und Telefonnummer der Verfasserin bzw. des Verfassers
•	 Jahrgangsstufe
•	 Name der betreuenden Lehrerin / des betreuenden Lehrers
•	 Name und Anschrift der Schule
•	 Schulnummer

Am Schluss des Essays ist von den Schülerinnen und Schülern eine Erklärung mit folgendem Wortlaut 
eigenhändig zu unterschreiben:

Ich erkläre, dass ich die Arbeit eigenständig durchgeführt habe. Gleichzeitig bin ich damit einverstan-
den, dass mein Essay ganz oder in Teilen veröffentlicht werden kann.

Ort, Datum					     Unterschrift

Hilfen zum Schreiben der Essays
Auf der folgenden Seite werden unter „Hinweise und Anregungen zum Verfassen eines ‚Essays‘“ nähere 
Informationen zum Verfassen und zur Bewertung der Essays gegeben. Außerdem finden sich auf der 
Homepage der Berkenkamp-Stiftung (www.berkenkamp-stiftung.de) u.a. Beispiele von Essays aus den 
vorherigen Jahren. 

Dr. Manfred Derpmann		  David Gels			   LRSD Dietmar Schade
Vertreter der			   Landesbeauftragter des		  Fachdezernent Deutsch
Berkenkamp-Stiftung		  Essaywettbewerbs 		   Bezirksregierung Münster



5756Seiten /Hinweise und Anregungen 

Hinweise und Anregungen zum Verfassen eines „Essays“

„Unser Denken ist ein kühnes, riskantes Spiel.“ (Michel de Montaigne)

Der französische Humanist Michel de Montaigne, 
der unsere Vorstellung davon, was ein „Essay“ sein 
kann, maßgeblich geprägt hat, vergleicht das Den-
ken mit einem Spiel. Was kennzeichnet ein Spiel? 
Es lohnt sich, diesem Gedanken mit Blick auf einen 
gelungenen Essay nachzugehen. 

Ein Spiel weckt Neugier, ist kurzweilig und unter-
haltsam. Es hebt sich vom Alltag ab, ist originell. 
Und es macht Spaß.

Diesen Anspruch sollte auch der Essay erfüllen. 
Dabei erwartet die Jury keine professionellen Tex-
te, sondern vielmehr Essays von Schülerinnen und 
Schülern. In diesen sollen die Leserin und der Leser 
neugierig gemacht, unterhalten, ihr oder sein Inte-
resse für das Argument der Verfasserin bzw. des 
Verfassers geweckt werden. Dieses Vergnügen soll 
allerdings nicht oberflächlich sein, sondern eine ge-
danklich anspruchsvolle Anregung. Hier kommt das 
„Kühne“ bzw. „Riskante“ ins Spiel, das Montaigne 
dem Denken zuweist. Der Essay als Versuch eines 
Gedanken- und Sprachspiels, das sich nicht zuerst 
an schulischen Klausurformen orientiert, sondern 
neben argumentativen und erörternden Passagen 
auch freiere Formen, freiere Assoziationen zulässt. 
Ein Sprachspiel, das die Leserin bzw. den Leser 
überrascht, erstaunt, sie oder ihn zu Gedanken 
führt, die nicht für alle sichtbar sind, sondern mög-
licherweise etwas abseitiger, versteckter. In diesem 
Zusammenhang kann auch die Form eines litera-
rischen Essays gewählt werden, als literarischer 

Versuch, der sich etwa einer bestimmten Rollenper-
spektive oder einer erzählerischen Einbettung des 
Argumentationsgangs bedient. 
Besonders überzeugend ist es, wenn dabei sprach-
liche und gedankliche Bilder erschaffen werden, die 
im Gedächtnis haften bleiben und auch nach dem 
Lesen noch nachwirken. In einem solchen Sinne 
sollte der Essay originell sein, sich durch Varian-
tenreichtum, Subjektivität, Scharfsinnigkeit und 
Beobachtungsgenauigkeit auszeichnen. Und im 
Sinne eines roten Fadens eine Gedankenbewegung 
entwickeln, an deren Ende vielleicht keine abschlie-
ßenden Antworten, sondern interessante bzw. be-
denkenswerte Fragen stehen.

Ein Essay in diesem Sinne ist keine Kurzform einer 
Facharbeit oder einer themengebundenen Erörte-
rung. Er lässt sich auch nicht mit einem standardi-
sierten Korrekturraster bewerten. Er geht von eige-
nen Erfahrungen bzw. eigenen Überlegungen aus 
und lässt es zu, dass man der Verfasserin bzw. dem 
Verfasser bei der Entwicklung ihrer / seiner Ge-
danken gewissermaßen über die Schulter schauen 
kann. 

Je sprachmächtiger, je unabhängiger im Urteil, die-
se Gedanken in Worte gefasst werden, desto über-
zeugender: Auch dies gehört zum Spiel - als einer 
Form, die im Sinne des großen US-amerikanischen 
Essayisten David Foster Wallace eine „Anstiftung 
zum Denken“ sein will. In diesem Sinne: Viel Vergnü-
gen beim Schreiben!



Impressum

© Bezirksregierung Münster, 2025

Bezirksregierung Münster | Domplatz 1–3 | 48143 Münster
Telefon: +49 (0) 251 411-0 | Telefax: +49 (0) 251 411-2525
E-Mail: poststelle@brms.nrw.de | Internet und Social Media:  
www.brms.nrw.de | www.twitter.com/bezregmuenster |  
www.instagram.com/bezregmuenster

Verantwortlich im Sinne des Presserechts:
Ulrich Tückmantel, Pressesprecher
Anschrift s.o.
Telefon: +49 (0) 251 411-1066
E-Mail: pressestelle@brms.nrw.de

Abbildungsnachweise:  
Alle Fotos und Grafiken © Bezirksregierung Münster 
Titel Berkenkamp-Stiftung

http://www.brms.nrw.de
http://www.twitter.com/bezregmuenster
http://www.instagram.com/bezregmuenster


Deutsch- 
Essay 2025
2 1 .  L ANDESWE I T ER  WETTBEWERB 
FÜR  S CHÜLER INNEN  UND  SCHÜLER

„In der Natur gibt es weder Belohn-

ungen noch Strafen. Es gibt Folgen.“ 

robert g. ingersoll

„Es gibt keine gefährlichen Gedanken, das Denken  

an sich ist gefährlich.“ hannah arendt

SE LBSTOPT IM I E RUNG

Bezirksregierung Münster
Domplatz 1-3
48143 Münster

poststelle@brms.nrw.de
www.brms.nrw.de




